LELUHUR DALAM KONTEKS
ALIANSI PERKAWINAN MASYARAKAT KEI DI MALUKU

Seno Ngutra MAg
Willem Batlayeri, MHum

Abstract

For society of Kei, the most important relationship is the
relationship by marriage; every marriage unites two houses
(groups) in a relationship called yan ur-mang’ohoi. The yan ur
house is the groom’s, while the mang ohoi house is the bride’s.
Each house is thus related to a number of other houses, some of
which are its mang’ohoi and others its yan ur. In the accepted
vocabulary of social anthropology, these of a marriage alliance
relationship are defined as “wife-giver” and “wife-taker”. In this
study, we focuses on mang ohoi house in two issues: mang ohoi
house as origin of yan ur house and mang ‘ohoi house in relation
with the dead or mang ‘ohoi as most ancestors.

This paper is based on data collected during fieldwork visits to
different parts of Kei Islands, in the Southeast Moluccas. For good
explication, this paper involves two steps. First, we question
marriage alliance theory in general, in order to delimit its scope
and to reconsider its appropriateness in the case of Kei society.
Second, we attempt to trace more closely to society’s concepts
regarding the marriage system and its relation to values.

Latar Belakang

Dalam masyarakat Kei, setiap perkawinan menyatukan dua kelompok,
yang dalam kebudayaan Kei lebih menunjuk pada rahan atau rumah sebagai unit
sosial. Persatuan antara dua rahan ini dalam suatu relasi, dalam bahasa
antropologi sosial disebut aliansi perkawinan, seturut pengertian yang diberikan
oleh Louis Dumont, dimana kata “aliansi” itu menjelaskan prinsip perkawinan
yang berulang dari generasi ke generasi.* Dalam aliansi perkawinan ini, rahan,

yang adalah asal-usul rumah suami, disebut rahan yan ur, sedangkan rahan, yang

! Louis Dumont, « Marriage Alliance » dalam International Encyclopedia of the Social Sciences
10, him. 19.



merupakan asal usul rumah istri, disebut rahan mang’ohoi. Itulah sebabnya,
ungkapan yang umum menjelaskan aliansi perkawinan ini, dalam istilah Bahasa
Kei, disebut yan 'ur-mang’ohoi. Meskipun aliansi ini luas dan dipraktekkan secara
umum di Kepulauan Kei, tetapi sama seperti kian tergerusnya adat istiadat Kei
oleh modernitas dan indonesiasi, muncul kecemasan bahwa secara konseptual
orang-orang Kei tidak lagi memahami arti dan makna dari aliansi perkawinan ini
sebagaimana diwariskan oleh para leluhur mereka.

Masyarakat Kei adalah masyarakat yang mendiami sebuah gugusan pulau, yang
disebut Kepualaun Kei, di timur Indonesia. Meskipun kepulauan ini jauh dari pusat
Indonesia, tetapi sejak lama masyarakat Kei telah merantau jauh dari tanah asalnya.
Mereka dapat ditemui di semua level sosial, dengan gaya kehidupan sebagaimana
kebanyakan orang Indonesia lainnya. Beberapa dari mereka dikenal sebagai preman di
Jakarta dengan menambahkan kata Kei pada nama mereka. Namun beberapa dari mereka
juga berpendidikan tinggi dan masuk dalam sistim pemerintahan Indonesia. Dengan
demikian, masyarakat Kei adalah masyarakat yang terbuka. Mereka suka dengan tarian
tradisional, tetapi banyak anak muda suka juga dengan tarian-tarian modern, sebagaimana

yang mereka saksikan pada film dan televisi.

Dalam konteks Indonesia, Bahasa Indonesia berlaku di seluruh negeri, dan media
berbahasa Indonesia tersebar ke mana-mana menggambarkan kehidupan metropolitan
Jakarta, yang konsumeris. Gaya hidup ini disebarkan ke seluruh Indonesia sebagai model
dan harapan, yang disuguhkan kepada semua, meskipun banyak penduduk hidup di
daerah pedesaan dan sepanjang hidupnya tidak akan mampu hidup seperti orang-orang
yang bergaya di TV. Dalam situasi demikian, kebudayaan daerah dapat diartikan sebagai
sesuatu yang marjinal, di pinggiran, dan bukan sebagai mainstream. Sebuah kenyataan
yang tidak dapat dihindarkan adalah semakin sebuah daerah terhubung secara ekonomi
dan komunikasi dengan Jakarta, semakin berhubungan pula dengan Indonesia, yang
didasarkan pada Jakarta. Bila semakin terhubung dengan Jakarta, semakin tergerus pula

adat-istiadat daerah.

Tulisan ini adalah usaha untuk mengangkat pandangan tradisional Kei seputar
perkawinan. Namun sebelum tiba pada pertanyaan penelitian, ada pertanyaan yang
menggantung di kepala saya tentang mengapa kami meneliti pandangan tradisional
Masyarakat Kei? Pertanyaan seperti ini tidak akan diajukan sampai tahun 1970-an,
dimana ilmu antropologi, etnografi dan ilmu sosial lain masih memfokuskan diri pada

keragaman dan kekhasan kebudayaan dan masyarakat daerah. Sedangkan sekarang ini



ilmu-ilmu tersebut mulai terfokus pada topik-topik baru yang menyangkut modernitas,

kebudayaan perkotaan dan globalisasi.

Kalau penelitian tentang masyarakat tradisional Kei menjadi perhatian,
barangkali dianggap percuma meneliti kebudayaan daerah, dari masyarakat-masyarakat
yang jauh dari perkotaan, karena ada di luar jejaring-jejaring modernitas dan globalisasi.
Namun kalau penelitian tentang masyarakat dan kebudayaan tradisional disepelekan,
maka perspektif kesejarahan, antropologi dan sosiologi pun turut ditolak. Dengan
mengabaikan penelitian tentang masyarakat dan kebudayaan tradisional, tanpa disadari,
kita telah mengembangkan sebuah contoh pikiran hegemonis, yang seolah hendak
menyatakan bahwa masyarakat modern adalah satu-satunya tawaran yang masuk akal
terhadap kenyataan dan tantangan kehidupan. Padahal pandangan seperti ini tidaklah
benar. Hidup ini terbuka terhadap rupa-rupa sumbangan pemikiran. Penelitian tentang
masyarakat dan kebudayaan tradisional menunjukkan kepada kita bahwa ada cara hidup
dan pemikiran yang berbeda dari cara hidup dan cara berpikir kita. Adalah terlalu
sombong bila kita menganggap bahwa krisis kehidupan yang kita alami tidak dapat

ditinjau dari kebudayaan tradisional.

Namun perlu disadari pula bahwa dalam perjalanan dari masa ke masa
kemampuan kita mempertahankan kebudayaan daerah Kita bisa saja hilang. Kita dan
masyarakat kita bisa saja kehilangan sistim kosmologi dan simbolismenya, kehilangan
cara berpikir arkaik, kehilangan tarian, puisi dan lagu tradisional Kkita. ltulah sebabnya,
penelitian yang tertuang dalam tulisan ini adalah upaya untuk menggali sejauh dapat

pandangan-pandangan tradisional tentang perkawinan masyarakat Kei.

Tema yang diangkat dalam tulisan ini adalah “para mang ohoi sebagai asal-usul
kehidupan dan asal-usul leluhur utama dalam konteks aliansi perkawinan masyarakat Kei
di Maluku”. Tema ini terasa penting bukan hanya demi pengenalan nilai warisan leluhur,
tetapi demi menumbuhkan rasa hormat dan penghargaan akan relasi yang tercipta dalam
perkawinan, baik untuk kedua pribadi yang menikah, maupun segenap anggota keluarga

yang terhubung dalam perkawinan tersebut.

Masalah dan Tujuan

b. Masalah Penelitian

Pertanyaan utama yang akan dijawab dalam penelitian ini adalah bagaimana

masyarakat Kepulauan Kei bisa memahami peran para mang’ohoi Sebagai asal-usul



kehidupan dan asal-usul leluhur utama dalam konteks aliansi perkawinan yan ur-

mang '0hoi?

Pertanyaan utama ini kemudian dijabarkan dalam beberapa sub pertanyaan

sebagai berikut:
1) Apa itu relasi sosial yan 'ur-mang’ohoi?

2) Bagaimana relasi sosial yan’ur-mang’ohoi ini dipraktekkan oleh

masyarakat Kepulauan Kei?

3) Bagaimana gambaran peran para mang'ohoi sebagai asal-usul kehidupan
dan asal-usul leluhur utama dalam konteks aliansi perkawinan yan ur-

mang’'ohoi?

b. Hasil yang ingin dicapai

Mengacu pada perumusan masalah penelitian di atas, tujuan dari penelitian
ini adalah menemukan gambaran masyarakat Kei tentang peran para mang ohoi
sebagai asal-usul kehidupan dan asal-usul leluhur utama dalam konteks aliansi

perkawinan yan ‘ur-mang’ohoi
Ada beberapa sub tujuan yang ingin dicapai dari penelitian ini yaitu:
1) Memahami dan menjelaskan secara mendalam aliansi perkawinan yan ‘ur-
mang ohoi.

2) Memahami dan menjelaskan secara mendalam bagaimana aliansi
perkawinan yan 'ur-mang’ohoi ini dipraktekkan oleh masyarakat

Kepulauan Kei.

3) Memahami gambaran peran para mang ‘ohoi sebagai asal-usul kehidupan
dan asal-usul leluhur utama dalam konteks aliansi perkawinan yan ur-

mang 'ohoi?

Landasan Teori

Pasal 1 UU no. 1 Tahun 1974 menyatakan bahwa perkawinan adalah
ikatan lahir batin antara seorang pria dan seorang wanita sebagai suami-istri

dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga). Dari defenisi ini terlihat



bahwa perkawinan seolah-olah menjadi urusan dua pribadi, tetapi sesungguhnya
tidak demikian. Dalam masyarakat Kita, perkawinan bukan hanya terjadi antara
dua pribadi, tetapi antara dua kelompok keluarga. Dalam arti ini ada kelompok
keluarga yang menerima seorang perempuan dan sebagai imbalannya memberikan
harta kawin, serta juga ada kelompok keluarga yang memberikan seorang
perempuan dan karena itu menerima harta kawin sebagai kompensasi dari
pemberian itu. Tukar-menukar dalam perkawinan seperti ini berlaku di banyak
suku bangsa dan masih dipertahankan hingga Kini.

Lévi-Strauss, dalam bukunya Les structures élémentaires de la parenté
(Struktur-struktur Dasariah dari Kekerabatan), yang terbit 1949, menjelaskan
bahwa asal-mula pertukaran perempuan dalam perkawinan bukan pertama-tama
karena alasan ekonomi, tetapi bermula dari larangan incest. Baginya, larangan
tersebut dapat dijelaskan melalui artikulasi natural dan kultural. Secara natural
orang dapat membuat aliansi perkawinan tanpa henti dan dengan siapa saja, tetapi
secara kultural hal ini diatur dengan ketentuan-ketentuan.?

Secara etimologis kata incest berasal-usul kata latin incestus, yang berarti
“tidak murni”. Kata ini berhubungan sangat erat dengan relasi seksual manusia,
sehingga larangan incest berarti menolak relasi seksual antara individu-individu
pada tingkat tertentu dari keluarga atau kelompoknya.® Atau dengan kata lain,
larangan incest membatasi setiap orang untuk kawin di dalam lingkup
kelompoknya sendiri. Jika demikian, pertanyaan yang muncul adalah dimanakah
seseorang harus mencari atau memperolenh pasangan untuk kawin?
Koentjaraningrat, dengan mengutip Lévi-Strauss, menjelaskan :

Pranata perkawinan pada dasarnya merupakan tukar menukar
antara kelompok, yang adalah akibat dari konsepsinya mengenai
asal-usul pantangan incest... Konsepsi ini berdasarkan pada
pendirian kuno dalam ilmu antropologi yang mengatakan bahwa
dalam proses evolusi sosial timbul suatu saat dimana ada orang
dari suatu kelompok manusia mulai mencari perempuan untuk
dijadikan istrinya dari kelompok lain. Kelompok darimana

perempuan itu diambil tentu tidak tinggal diam, mereka
mempertahankan diri, tetapi pada suatu saat, timbul gagasan

2 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires de la parenté (Berlin dan New York: Mouton de
Gruyter, 1949), him. 522.

® Christian Ghasarian, Introduction & la parenté (Paris: Edition du Seuil 1996), him. 137.


http://fr.wikipedia.org/wiki/Les_Structures_%C3%A9l%C3%A9mentaires_de_la_parent%C3%A9

pada salah satu kelompok itu untuk memberikan saja perempuan
kepada kelompok lain dengan syarat bahwa mereka juga
memperoleh perempuan dari kelompok lain lagi sebagai
gantinya. Alasanya ialah bahwa dengan tukar-menukar
perempuan itu kedua kelompok dapat bersekutu ke dalam
lapangan kebutuhan yang sama, dan dengan demikian menjadi
kelompok yang lebih besar dan lebih kuat bila menghadapi
kelompok lain. Kelompok-kelompok lain itu terpaksa harus
melakukan hal yang sama, sebab kalau tidak, sebagai kelompok
tunggal yang kecil mereka akan selalu terancam oleh kelompok-
kelompok gabungan yang lebih besar tadi.*

Bagi Lévi-Strauss, larangan incest ini memiliki aspek positif, karena di
satu sisi melarang para pria untuk menikah dengan perempuan-perempuan
terdekat, dan di sisi lain menciptakan kesatuan dengan perempuan-perempuan
dalam hubungan vyang lebih jauh. Dengan sangat jelas Levi-Strauss
menyimpulkan bahwa: “Larangan incest adalah bukan hanya suatu aturan yang
melarang untuk menikahi, melainkan saatu aturan yang mewajibkan untuk
memberikan ibu, saudari dan anak perempuan kepada orang lain. Ini adalah aturan
terbaik dari sebuah pemberian.”

Dalam konteks pertukaran perempuan antar kelompok ini, Lévi-Strauss
menegaskan dua istilah penting, yakni endogami dan eksogami. Endogami adalah
suatu aturan dimana seorang pria wajib menikah dengan seorang perempuan di
dalam kelompoknya, sedangkan eksogami adalah kebalikannya dimana seorang
pria wajib menikah dengan seorang perempuan di luar kelompoknya.® Charistian
Ghasarian, dalam bukunya Introduction a /’étude de la parenté (Pengantar untuk
Studi Kekerabatan), menjelaskan bahwa larangan incest secara otomatis
memproduksi eksogami.’

Selanjutnya, dalam konteks eksogami, Lévi-Strauss telah membedakan
dua bentuk dasar aliansi kekerabatan: Struktur-struktur kompleks (structures
complexes) dan struktur-struktur dasariah (structures élémentaires). Struktur-
struktur kompleks bukan dimaksudkan sebagai aturan “negatif’, tetapi aturan

yang membatasi perkawinan dengan kelompok kerabat sendiri. Hal ini juga tidak

* Koentjaraningrat, Sejarah Teori Antropologi | (Jakarta: Ul Press : 1980), him. 218-219.
> Lévi-Strauss, Les structures élémentaires de la parenté., him. 552.

® Ketiadaan aturan untuk menikah di dalam atau di luar kelompok disebut agami. Charistian
Ghasarian, Introduction a la parenté, him. 137.

" 1bid., him. 146.



mempunyai aturan-aturan yang tegas untuk menentukan dengan perempuan mana
di luar kelompok kerabat sendiri yang boleh dijadikan istri. Artinya bahwa
seorang pemuda bebas memilih perempuan mana saja untuk dikawininya.
Sebaliknya struktur-struktur dasariah memiliki aturan-aturan yang relatif tegas,
dimana para pria dan perempuan dari sebuah kelompok dapat mengetahui dengan
pria atau perempuan mana dan dari kelompok mana mereka akan kawin. Dari dua
bentuk ini Lévi-Strauss lebih memilih struktur-struktur dasariah sebagai objek
penelitiannya, ketimbang struktur-struktur kompleks.®

Dalam kesimpulannya, Lévi-Strauss menyatakan bahwa ada tiga

kemungkinan dalam struktur-struktur dasariah ini, yakni:’

1. Perkawinan sepupu silang dengan model bilateral atau struktur tukar-
menukar terbatas (/’échange restreint). Di sini seorang pria selalu
mengambil istri yang di satu sisi adalah anak perempuan dari paman dari

sisi ibunya dan di sisi lain anak perempuan tante dari sisi ayahnya.

a

Génération 1 A

S0 7|
Génération2 B — O T:
=

Génération 3 A

2. Perkawinan sepupu silang dengan tipe matrilateral atau struktur tukar-
menukar meluas (/’échange généralisé), dimana seorang pria secara
ekslusif menikah dengan anak perempuan dari paman dari pihak ibunya.
Artinya, sebuah kelompok (A) akan memberikan kepada kelompok lain
(B) yang akan memberikan kepada kelompok (C) yang akan memberikan
kembali kepada kelompok (A). Dalam hal ini, jika sebuah kelompok
memberikan seorang istri kepada sebuah kelompok lain, maka mereka
tidak dapat memperoleh istri dari kelompok tersebut. Dengan demikian

tidak ada sebuah pertukaran langsung, sebaliknya ada sebuah seri

8 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires de la parenté..him. x; Charistian Ghasarian,
Introduction a la parenté., him. 147; Koentjaraningrat, Sejarah Teori Antropologi I, him. 220.

% Lévi-Strauss, Les structures élémentaires de la parenté, him. 611.



pertukaran suksesif perempuan-perempuan antara beberapa kelompok
(tiga atau lebih). Seorang pria mengambil seorang perempuan sebagai
istri dari sebuah kelompok, dimana saudarinya tidak menikah di

kelompok tersebut.™

U e B 1 e Bl I et
iy ey

!
Génération 2 == 6 A
|
i
i

1
1 '
Génération 3 — —}% :‘?‘75

«Donneurs» : Ligne d'Ego : «Preneurs»
1 I

3. Akhirnya Kemungkinan Kketiga, perkawinan sepupu silang dengan tipe
patrilineal, dimana seorang pria menikahi anak perempuan dari tante dari

pihak ayahnya.

c

B ] A = B -
Génération 1 — 2 — B L ==
e e s ////}
[ § i
1 3] |
Génération 2 — R E— B8 50 e 3 G e
\\;\\ i pe SO Tt 1
\ i
i M e e
B 2R <. = D

| Génération3d — O

Dalam konteks teori kekerabatan ini, perkawinan tradisional Kei,
dikategorikan dalam “perkawinan sepupu silang matrilateral” atau masuk dalam
teori kedua.'! Adapun orang pertama yang memperkenalkan bentuk perkawinan
sepupu silang dalam masyarakat Kei adalah F.A.E van Wouden dalam tesis

doktoratnya yang kemudian ia diterbitkan. Dalam uraiannya, ia menulis:

1% 1hid., him. 206-209.

1 F.AE. van Wouden, Types of social structure in eastern Indonesia (Leiden: The Hague-
Martinus Nijhoff, 1968), him. 11-12, him. 87-89; Maurice Godelier, Métamorphoses de la parenté
(Paris: Champs essais, 2010), hlm. 245-246; Francis Zimmerman, Enquéte sur la parenté (Paris:
Puf, 1993), him. 84-86. Sebagaimana umum dalam masyarakat manusiawi, pengkategorian ini
bersifat umum, karena sangat mungkin dijumpai penyimpangan dari aturan ini karena sebab-sebab
tertentu.

10



Kita menemukan di Kepulauan Kei, di utara Kepulauan
Tanimbar, sebuah kelompok connubium asimetrik. Fam (sebuah
kelompok patrilineal, sub-klan), yang menyediakan istri-istri
kepada yang lain, memperoleh pada yang terakhir ini suatu
kewibawaan tertentu dari kedudukan dan kekuasaan. Ikatan
hubungan yang telah lama ada akibat perkawinan-perkawinan
dari para leluhur fam hendak dilestarikan; itulah tujuan utama
dari aturan-aturan yang ada dari perkawinan. Setiap fam
ditentukan oleh aturan-aturan ini untuk mencari istri-istri bagi
anak-anak lelakinya di antara sejumlah fam lain yang ditentukan
secara akurat. Pertukaran timbal-balik dari anak-anak
perempuan antara fam-fam ini secara absolut ditolak. Jika
seorang pemuda dinikahkan di luar dari batas-batas yang telah
ditentukan secara erat ini, tanpa berbicara terlebih dahulu
kepada para tua-tua dari fam, mereka bisa mengakui pernikahan
nanti dalam banyak kasus, dan wilin (harta kawin) akan dibayar,
tetapi hubungan yang baru terbentuk ini tidak berlangsung lama;
semua pembayaran akan dilunasi secepat-cepatnya, agar tidak
ada lagi kewajiban terhadap fam pihak perempuan. Di tempat
yang lain dinyatakan juga bahwa: “Tidak terjadi aliansi yang

baru bagi perkawinan yang tidak menurut pada aturan”. *2

Kita dapat menemukan di dalam kutipan ini suatu penjelasan tentang
keberadaan suatu bentuk perkawinan, yang olehnya disebut connubium asimetrik,
yang tidak lain adalah perkawinan sepupu silang matrilateral. Untuk jelasnya,
F.A.E van Wouden, yang mengutip teks lain dari Geurtjens, menulis bahwa dalam

masyarakat Kei:

Anak laki-laki sulung diwajibkan menikah dengan anak
perempuan sulung dari saudara ibunya. Jika anak laki-laki
sulung telah melakukan pernikahan sedemikian, maka adik laki-
laki tidak lagi boleh menikah dalam ‘hubungan kekerabatan
tingkat ini’. Semua anak-anak dari saudara dan saudari dari
orangtuanya sendiri disebut saudara-saudara dan saudari-
saudari, dan semua perkawinan dengan mereka, kecuali seperti
di atas, adalah terlarang. Jika tidak ada anak perempuan yang
lahir dari Rumah saudara ibu, ia harus pergi ke mang‘ohoi-nya
untuk mencari seorang istri untuk anak laki-laki dari
saudarinya.®

12 Di sini van Wouden bereferensi dari tulisan P. H. Geurtjens MSC. F.A.E van Wouden, Types of
social structure in eastern Indonesia, him. 11.

13 F.A.E van Wouden, Types of social structure in eastern Indonesia, him. 12.

11



Dengan demikian, bagi F.A.E van Wouden, di dalam masyarakat Kei ada
sebuah sistim aliansi yang didasarkan atas unilateralitas**. Aliansi ini melibatkan
semua kelompok dalam masyarakat yang terhubung satu terhadap yang lain
melalui suatu rantai tertutup relasi-relasi perkawinan. Lebih lanjut F.A.E van

Wouden menulis:

Tritunggal yang dibentuk oleh klan Ego, kelompok pemberi istri
dan kelompok penerima istri adalah suatu elemen sosial yang
sangat penting [...] dari sudut pandang klan Ego, tiga kelompok
ini membentuk suatu kesatuan sosial yang sempurna [...]
Kelompok Ego menduduki posisi yang berwibawa dihadapan
kelompok penerima istri; ia memainkan suatu peran yang lebih
rendah dihadapan kelompok pemberi istri. Sikap rangkap ini
merupakan salah satu sifat khas kelompok Ego. Kelompok Ego
secara simultan adalah suatu kelompok pemberi istri dan suatu
kelompok penerima istri, di satu sisi adalah superior dan di sisi
lain subordinasi, bergantung partner-partner mana yang
dihadapi.”

Van Wouden telah menggariskan aturan umum yang berlaku dalam
masyarakat Kei, tetapi dapat ditemukan juga bahwa aturan tradisional ini tidak

selalu diikuti dan ada perkawinan yang tidak mengikuti aturan ini (irreguler).*®

Sebagaimana kutipan van Wouden di atas, dalam aliansi yan ur-mang’ohoi,
pihak penyedia perempuan (mang’ohoi) memperoleh kewibawaan tertentu dari
kedudukan dan kekuasaan atas pihak penerima perempuan (yan ur). Dalam arti ini yan ‘ur
memandang mang ohoi-nya secara istimewa, bahkan dalam hubungan dengan para
leluhur yang utama. Dalam arti ini kita menemukan sebuah ide sosial tentang leluhur dan

dari darimana mereka berasal.

Emile Durkheim dalam bukunya, yang terbit pada tahun 1912, Les Formes
Elémentaires de la vie religieuse (Bentuk-bentuk dasariah hidup keagamaan) memberikan
pemikirannya tentang asal-usul paham leluhur dalam konteks masyarakat tradisional.
Menurutnya, apa yang sungguh-sungguh nyata dari kepercayaan tradisional adalah
konsep tentang yang sakral dan yang profan. Yang sakral selalu dianggap sebagai yang
superior, berkuasa, terlarang dari hubungan normal dan pantas mendapat penghormatan

tinggi. Yang profan adalah sebaliknya, bersifat biasa, tidak menarik dan merupakan

% Hubungan kekeluargaan yg didasarkan atas satu garis keturunan (bapak atau ibu saja). Dalam
masyarakat Kei, hubungan ini didasarkan pada garis keturunan Bapak.

5 1bid., him. 89.
18 1hid, him. 88.

12



kebiasaan praktis hidup sehari-hari. Baginya agama selalu berhubungan dengan yang
pertama: “Agama adalah sebuah sistim terpadu dari kepercayaan dan praktek yang
berhubungan dengan hal-hal yang sakral, yakni hal-hal yang terpisah dan terlarang.”*’
Bagi Durkheim, tujuan dari hal-hal yang sakral adalah praktek-praktek yang menyatu
dalam komunitas, yakni semua orang yang taat pada praktek tersebut. Kata kunci yang
menjelaskan yang sakral adalah komunitas atau masyarakat. Sebaliknya, yang profan

adalah masalah-masalah kecil, yang mencerminkan urusan individu setiap hari.

Dalam kerangka pemikiran Durkheim, apa yang disembah oleh masyarakat
bukan sebuah kekuatan yang tersembunyi melainkan masyarakat itu sendiri.*® Tentu saja
dalam sebuah ritual pemujaan, yang senantiasa bersifat komunal, para partisipan yang
melakukan ritual berpikir bahwa mereka menyembah dewa, binatang atau tanaman di
“dunia luar sana” yang dapat mengontrol hujan dan memberi kemakmuran. Namun
sesuatu yang sebenarnya terjadi adalah sesuatu yang dapat ditangkap menurut istilah

fungsi sosial*®, yakni komitmen individu yang membentuk masyarakat.

Dengan demikian konsep leluhur dengan segala obyek penyembahannya adalah
cara masyarakat menyembah atau menghormati masyarakat itu sendiri. Ide leluhur adalah
ide sosial kekekalan jiwa. Jika jiwa dipandang bersifat abadi, itu hanya merupakan cara
lain untuk mengatakan bahwa sementara individu dapat mati, suku (klan) akan hidup
terus. Roh-roh leluhur tampak sebagai pecahan masa lalu sebuah suku, yang masih
bertahan hingga sekarang. Roh-roh ini sering diasosiasikan dengan anggota suku, yang
masih hidup dengan suatu cara, yang memberi setiap orang semacam jiwa ganda. Bagi
Durkheim, jiwa yang satu ada di dalam diri manusia; sementara roh yang lain (dalam
bentuk roh leluhur), ada di atas manusia, yang fungsinya adalah untuk mengontrol dan
membantu jiwa yang pertama dalam melakukan tugasnya pada suku tersebut”.?® Setelah

waktu berjalan, roh-roh ini mulai tumbuh kuat dan bermartabat. Dengan demikian konsep

" Emile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse, édition 6 (Paris, Quadrige/ PUF,
2008), hlm. 50-51.

18 Bagi Durkheim, dalam hubungan antara masyarakat dan totem (obyek penyembahan), apa yang
disembah oleh masyarakat suku aborigin bukan prinsip totem sebagai kekuatan yang tersembunyi,
melainkan masyarakat itu sendiri. Totem sebagai obyek penyembahan adalah juga gambaran suku
(klan) yang tampak dan kongkret. Dengan demikian, apa yang disembah oleh suku, yakni prinsip
totemik, adalah juga suku itu sendiri, yang dipersonifikasikan dan digambarkan dalam imajinasi di
bawah bentuk binatang dan tumbuhan, yang dapat dilihat dan bertindak sebagai totem. Singkatnya,
totem adalah simbol dewa dan suku, karena itu dewa dan suku (klan) adalah sama. Emile
Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse, him. 200.

¥ 1bid., him. 282.
20 1hid., him. 285-286.

13



jiwa dan kekekalannya muncul dari pemujaan prinsip totemik, maka setelah waktu

berjalan, pemujaan pada dewa-dewa pada gilirannya muncul dari kekekalan jiwa leluhur.

Dalam penelitiannya, di tahun 1990, yang termuat dalam Jurnal Bijdragen tot de
Taal, Land-en Volkenkunde, dengan judul “Wife-givers as ancestors and ultimate values
in the Kei Islands”, Cecile Barraud menjelaskan bahwa bentuk relasi yan ur-mang ohoi
berhubungan dengan kepercayaan akan leluhur.”* Baginya, relasi yan ‘ur-mang ohoi ini
bersifat hirarkis. Mang’ohoi sebagai pihak pemberi istri sangat dihormati, karena
statusnya sebagai representasi dari kategori orang-orang mati: para duad-nit (tuhan-
orang-orang mati), yakni para leluhur dari aliran darah mereka. Yan ' ur tidak hanya
menghormati sanak keluarga mereka yang telah meninggal, tetapi juga orang-orang yang
telah meninggal dari relasi-relasi mereka. Di berbagai kesempatan, orang membawa
persembahan-persembahan yang diletakkan dalam rumah mang ohoi. Tidak jarang
digambarkan mang’ohoi dengan istilah duad-nit yang diberikan pada relasi ini sendiri.
Dalam masyarakat Kei, saudara laki-laki ibu dilibatkan dalam banyak putusan sehari-hari.
Saudara ibu memainkan sebuah peran penting dalam perkawinan sepupunya. Di waktu
lampau, dalam perkawinan sepupu silang matrilateral, ia harus memberikan putrinya
untuk kawin dengan keponaan laki-lakinya dan sebagai balasannya ia akan menerima
harta kawin. Jika dia tidak memiliki seorang anak perempuan, maka dialah yang harus
mencari dalam rahan-nya, artinya dalam keluarga-keluarga lain di lingkungan rahan-nya,

seorang pemudi untuk dikawinkan dengan anak laki-laki yan'ur.

Dengan demikian, berbekal landasan teoretis di atas kami dapat menelusuri
pandangan masyarakat tentang para mang ‘ohoi sebagai asal-usul kehidupan dan asal-usul

leluhur utama dalam konteks aliansi perkawinan yan ‘ur-mang ohoi.

Metode

Metode penelitian yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah
metode penelitian kualitatif. Metode ini berupaya untuk menggambarkan dunia
kehidupan masyarakat “dari dalam,” dari sudut pandang orang yang diteliti.
Dengan demikian, metode penelitian kualitatif ini diharapkan dapat menyajikan
pemahaman yang lebih baik tentang kenyataan sosial dan memberi perhatian pada
proses, pola-pola makna dan unsur-unsur struktural. Selain itu, penelitian

kualitatif tidak hanya menggambarkan realitas, tetapi juga terbuka bagi segala

2L Cecile Barraud,“Wife-givers as ancestors and ultimate values in the Kei Islands”, dalam
Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 146 (1990) no 2/3, Leiden, him. 196.

14



kemungkinan, dengan menjadikan hal-hal yang tidak diduga sebelumnya menjadi
sumber refleksi dan membuat hal-hal yang tidak diketahui sebelumnya menjadi
diketahui.

Penelitian ini akan dilakukan dalam beberapa tahap sebagai berikut:
1) Penelitian lapangan (field research).

Penelitian ini akan dilakukan di beberapa desa di Kei-Maluku Tenggara.
Artinya, peneliti akan mengambil waktu untuk tinggal selama masa penelitian

di desa-desa tersebut.
2) Pengumpulan data tentang budaya yan ‘ur-mang ohoi.

Pengumpulan data dilakukan dengan mengumpulkan data verbal dan data

hasil observasi.

a) Pengumpulan data melalui observasi akan dilakukan melalui observasi

langsung (participant observation).

b) Pengumpulan data verbal akan dilakukan melalui dua cara, yaitu
wawancara dan diskusi kelompok (Group Discussion), misalnya mengikuti
berbagai ritual yang merepresentasikan relasi sosial yan ur-mang’ohoi:

perkawinan, kematian dll.

e Wawancara yang akan dilakukan adalah wawancara terfokus (focus
interview), yakni wawancara yang berfokus pada subjek atau topik tertentu
yang telah ditentukan sebelumnya, dan mencoba untuk mengumpulkan
reaksi dan interpretasi dalam wawancara dengan bentuk-bentuk yang
terbuka secara relatif.?> Wawancara akan dilakukan dengan tokoh-tokoh
adat dan tokoh-tokoh masyarakat setempat yang diharapkan bisa

memberikan informasi mengenai budaya yan ‘ur-mang’ohoi.

22 Christel Hopf, “Qualitative Interviews: An Overview”, dalam A Companion to Qualitative
Research, Eds. by: Uwe Flick, dkk., (London: Sage Publication, 2004), him. 205.

15



o Diskusi kelompok (group discussion) adalah usaha untuk membangun
diskusi dengan orang-orang atau kelompok tertentu sebagai representasi

masyarakat secara umum (macro-sosial).?®

Semua transkrip data ini diketik dan disusun menurut tahapan: reduksi
data (ldentifikasi dan pengkodean), kategorisasi (setiap kategori diberi nama yang
jelas), sintesisasi (mencari kaitan antar kategori) dan menyusun hipotesa kerja

(menjawab pertanyaan penelitian).

Adapun analisis kualitatif akan mengikuti tiga proses, yakni
mendeskripsikan, mengklarifikasi dan melihat bagaimana konsep-konsep yang
muncul itu saling berkaitan satu dengan lainnya. Ini adalah proses siklis, dimana

ketiganya saling berhubungan satu dengan yang lain.

Pembahasan

1. Metamorfosis Aliansi Perkawinan Yan’ur-Mang’ohoi

Jika kita melihat sistim perkawinan yang terjadi di masa kini, maka dapat
disimpulkan bahwa Masyarakat Kei pada umumnya telah bermetamorfosa dari struktur
dasariah ke struktur kompleks sebagaimana dijelaskan oleh Lévi-Strauss. Secara umum,
orang tua membiarkan anak-anak mereka bebas memilih siapa pun sebagai pasangan
untuk dinikahkan di luar kelompok rahan atau fam, yang dianggap sebagai saudara.
Dengan demikian mereka tidak lagi memiliki aturan-aturan tegas tentang pria atau
perempuan mana yang harus dinikahi oleh anak-anak mereka. Bahkan, secara umum,
banyak orang Kei beranggapan bahwa perkawinan antara seorang pemuda dengan anak
perempuan dari saudara ibu bukan lagi perkawinan ideal, bahkan dianggap kurang baik

bagi kesehatan keturunan.

Meskipun demikian, di dalam masyarakat tradisional Kei, masih dapat ditemukan
pengetahuan lengkap tentang perkawinan sepupu silang matrilateral sebagaimana telah
dipraktekkan oleh para leluhur mereka. Hasil penelitian memperlihatkan bahwa
masyarakat Kei pada umumnya tetap mempertahankan pemikiran-pemikiran warisan

leluhur terkait dengan aliansi perkawinan, ritual adat, pandangan tentang leluhur dan

2% Ralf Bohnsack, “Group Discussion and Focus Groups”, dalam A Companion to Qualitative
Research, Eds. Uwe Flick, dkk., him. 216.

16



lainnya, meskipun secara praktek, mereka mulai meninggalkan struktur dasariah

perkawinan sepupu silang matrilateral.

Dengan demikian, metamorfosis aliansi perkawinan yan ur-mang’ohoi lebih
tertuju pada bentuk serta praktek perkawinan dan bukan pada kerangka pemikiran seputar
yan 'ur-mang 'ohoi. Kerangka pemikiran warisan masa lampau ini tetap bertahan di dalam

kepala para pemuka adat dan banyak warga masyarakat desa dan kota.

2. Rahan

Sebagaimana masyarakat-masyarakat tradisional lainnya, masyarakat tradisonal
Kei hidup dalam kelompok-kelompok. Adapun kelompok sosial terkecil dalam
suatu masyarakat, dimana terdiri dari beberapa keluarga dengan nama marga atau
fam yang sama, disebut rahan. Dalam bahasa Kei, rahan berarti rumah. Namun
rumah di sini bukan berarti rumah sebagai bangunan tempat tinggal, tetapi rumah
dalam arti kesatuan sosial. Dalam arti yang terakhir, rahan menjadi kesatuan
sosial dengan prinsip patrilineal dan eksogami.**

Patrilineal berarti bahwa semua anggota rahan menggunkan satu nama diri (fam)
yang berasal-usul dari garis keturunan ayah. Secara umum, yang menyandang

nama fam ini adalah:

1) Semua orang yang terlahir di dalam rahan tersebut, baik itu laki-laki maupun
perempuan. Para lelaki akan terus menggunakan nama fam, meskipun ia
menikah dan membentuk keluarga baru. Keluarga barunya pun akan tetap
menjadi bagian dari rahan dimana ia berasal. Ini berbeda dengan perempuan.
Para perempuan hanya menggunakan nama fam, seperti halnya saudara-
saudara mereka, ketika mereka belum menikah. Namun, jika mereka menikah,
mereka berkewajiban meninggalkan nama fam-nya dan menggunakan nama
fam suaminya. Itulah sebabnya, seorang perempuan Kei disebut vat marwutun
(vat, perempuan dan marwutun, orang asing). Secara konseptual, perempuan
adalah bagian dari sebuah rahan untuk “sementara waktu”, karena ketika ia
kawin, ia akan meninggalkan rahan-nya dan bergabung dengan rahan
suaminya. Di sini menjadi jelas bahwa di satu sisi sebuah rahan akan

ditinggalkan oleh para perempuan yang lahir di rahan tersebut karena

%% Semua kata rahan dalam karya ini dimengerti dalam arti ini.

17



perkawinan, tapi di sisi lain rahan tersebut akan menerima juga para
perempuan yang masuk sebagai akibat dari perkawinan dengan para pria dari

rahan tersebut.

2) Selain itu nama fam digunakan juga oleh mereka yang diadopsi masuk dalam
sebuah keluarga di dalam sebuah rahan. Di dalam masyarakat Kei, adopsi

diadakan untuk berbagai kepentingan.

3) Pada masa lampau sebagian dari para pelayan (sering disebut budak)
mengikuti juga nama fam dari tuan mereka. Jika mereka berpindah tuan,
mereka dapat meninggalkan fam dari tuan mereka yang lama dan
menggunakan nama fam dari tuannya yang baru. Namun, ini bukan syarat
yang mutlak, karena ada pula para pelayan yang tetap menggunakan nama fam

mereka, meskipun mereka telah berganti tuan.

Selain prinsip patrilineal, rahan juga mengandung prinsip eksogami. Eksogami
berarti seorang pria akan kawin dengan seorang perempuan yang bukan berasal
dari rahan-nya. Untuk beberapa rahan yang besar, artinya tidak berlaku di semua
rahan, seorang pria dapat menikah dengan seorang perempuan dengan nama fam

yang sama, tetapi perempuan itu berasal dari rin yang berbeda.

3. Yan’ur-mang’ohoi

Telah dijelaskan di atas bahwa karena seorang pria tidak dibolehkan menikah
dengan seorang perempuan yang berasal dari rahan-nya, maka perkawinan
masyarakat Kei adalah aliansi yang mempertemukan seorang pria dan seorang
perempuan dari dua rahan yang berbeda. Dalam arti ini rahan yan'ur adalah
rumah asal suami, sedangkan rahan mang'ohoi adalah rumah asal istri. Seorang
perempuan akan meninggalkan rahan-nya dan masuk menjadi bagian dari anggota
rahan suaminya.

Pada bagian ini kami akan menjelaskan arti dari yan 'ur dan mang ohoi. Dan untuk
memberikan penjelasan yang baik dan terstruktur, akan dimulai dengan

menjelaskan terlebih dahulu mang 'ohoi dan selanjutnya yan ‘ur.

18



Mang'ohoi

Kata mang ‘ohoi secara harafiah berarti «orang-orang desa» (mang: orang-
orang, ohoi: desa), atau orang-orang yang mendiami suatu desa. Kata ohoi dalam
bahasa Kei menunjuk baik tempat maupun para penduduknya. Artinya, ohoi
adalah masyarakat desa dalam totalitasnya. Mereka yang berasal dari sebuah desa
memiliki suatu relasi khusus dengan desa mereka, yang telah dibangun oleh para
leluhur mereka dan yang adalah tempat dimana mereka dimakamkan. Dengan
demikian, meskipun kata mang ohoi menunjuk rumah asal dari perempuan yang
menikah, tetapi kata ini sesungguhnya menjelaskan secara istimewa dan partikuler
pada para pria dan bukan para perempuan, karena dalam tradisi masyarakat Kei
tradisional, para pria-lah yang tinggal sebagai anggota masyarakat desa. Itu berarti
bahwa yang menjadi sudut pandang yan’ur dalam setiap perkawinan adalah
saudara-saudara dari perempuan yang kini telah menjadi bagian dari yan ur. Hal
ini terjadi karena, bila dalam sebuah perkawinan, sang perempuan telah
meninggalkan nama fam dan rahan-nya, dan menggunakan nama fam suaminya
dan menjadi anggota rahan suami, saudara-saudara dari perempuan tersebut tetap
menggunakan fam mereka sampai akhir hayatnya. Dalam arti ini saudara-saudara
dari si perempuan tersebut merepresentasikan rahan mango hoi, dalam relasi
dengan rahan suaminya, yang adalah rahan yan ur®

Penjelasan di atas akan lebih jelas bila istilah mang’ohoi dihubungkan
dengan ungkapan mel ohoi duan. Mel atau mel-mel berarti « bangsawan, luhur,
besar dan agung ». Ohoi duan berarti « tuan-tuan desa », yang berarti “mereka
berasal dari desa”. Sebaliknya, ungkapan ini adalah antonim dari ungkapan yang
telah disebut di atas, marvutun (asing), yang menggambarkan mereka yang bukan
dari desa, bukan dari tanah yang kini didiami. Mel ohoi duan adalah « tuan » dan

serentak adalah pelayan dari tanah yang darinya ia berasal.

%% Van Wouden mencatat bahwa: “Fam, yang dihubungkan melalui perkawinan itu disebut janur
dan mangohoi. Mangohoi berarti “masyarakat desa” dan yang dimaksud pertama-tama adalah
penduduk prianya, karena yang pria itu yang tinggal di desa. Sebaliknya, istri-istri desa, yang
karena pernikahan harus meninggalkan desa, disebut marwutun “orang asing”, sedangkan
perempuan yang karena perkawinan menetap di desa disebut juga mangohoi. Jan ur — dari janan
uran, anak-anak dari saudari-saudari, adalah anak-anak gadis yang dikawinkan di luar desanya
serta keturunan mereka. Jadi mangohoi adalah fam yang menyediakan istri, dan janur adalah yang
menerima mereka.” F.A.E van Wouden, Types of social structure in eastern Indonesia, him. 11.

19



Dengan demikian ungkapan mel ohoi duan berarti « penduduk yang benar
dari sebuah desa ».°

Dengan demikian, dapat disimpulkan di sini bahwa mang ohoi itu berarti
masyarakat pria, yang terasosiasi pada desa, atau dengan kata lain pada lokalitas
dan tanah. Ketika mang ohoi disebut mel ohoi duan, maka pada posisi ini
mang ohoi dihormati dalam hubungan dengan desa yang dengannya mereka
teridentifikasi, dan dihubungkan pula dengan masyarakat dimana mereka adalah

anggota masyarakat tersebut.

Yan ur

Kata yan'ur berarti “anak saudari” (yanan, anak; uran, saudari). Dalam kosa-kata
kekerabatan, kata uran berarti saudari dari seorang pria dan saudara dari seorang
perempuan. Jika orang menggunakan kata ini dari sudut pandang saudara dari seorang
perempuan, maka kata tersebut menggambarkan si perempuan tersebut dan saudarinya
yang lain. Ini berarti kata tersebut menekankan suatu relasi antara saudara dan saudari.
Bila kata yanan berarti anak, maka ungkapan yan'ur hendak menjelaskan “anak-saudari”
dari sudut pandang seorang saudara. Hal ini menjadi lebih jelas, jika kita memahami
sebutan yang umum dipakai dalam aliansi perkawinan yan ‘ur-mang 'ohoi, dimana mereka
yang berasal dari mang’ohoi akan menyebut mereka yang berasal dari rahan yan'ur
dalam ungkapan yanang-urang (anakku-saudariku), karena perempuan dari rahan
mang ohoi telah kawin ke rahan yan’ur, dan yang telah memberikan kepada yan ur

sejumlah anak.

Jika kita kembali ke awal terciptanya aliansi perkawinan yan'ur-mang‘ohoi,
artinya kembali ke aliansi primordial, rahan yan'ur adalah sebuah rahan yang datang
meminta seorang perempuan kepada rahan mang’ohoi. Dengan kata lain, rahan ini telah
datang meminta kepada rahan, yang kemudian menjadi mang'ohoi-nya, seorang
perempuan sebagai istri bagi seorang pria dari rahan-nya. Dengan demikian, ungkapan
mang ‘'ohoi mengindikasikan bahwa istri-istri telah diberikan dalam sebuah perkawinan

kepada orang-orang yang datang dari luar (desa lain atau rahan lain).

Sampai di sini kita baru menyinggung sedikit ide tentang datang dari luar.
Namun, lebih jauh dari itu dapat ditemukan di sini relevansi dari apa yang telah disebut di

atas, ungkapan vat marvutun, (vat, perempuan dan marvutun, asing, dari luar). Seorang

%6 Refo, Ignasius S.S., MA., Manusia Kei Relasi-relasi Sekitar Kematian (Yogyakarta: Gunung
Sopai), him. 66.

20



perempuan tinggal dan hidup dalam rumah orang tuanya, tetapi secara konseptual ia telah
dianggap sebagai yang asing, karena ia akan menikah, keluar dari rahan-nya dan menjadi

anggota dari rahan suaminya.

Dengan demikian, yang dapat disimpulkan di sini adalah jika kata mang‘ohoi
terasosiasi pada masyarakat pria, lokalitas dan tanah, maka kata yan'ur terasosiasi pada
perempuan, kekerabatan, dan lebih persis hubungan antara saudara dengan saudarinya.
Kata yan 'ur menjelaskan anak-anak perempuan dari sebuah rahan yang menikah ke luar

dari rahan dan desanya, beserta keturunan-keturunan mereka.

Yan 'ur-mang 'ohoi sebagai suatu kesatuan integral

Jika kita mengamati dengan saksama, ungkapan yan ‘ur-mang’ohoi sungguh-
sungguh menegaskan rahan asal dari seorang perempuan dalam hubungan perkawinan.
Jika digambarkan dalam hubungan saudara-saudari, sebagai mang ‘ohoi, maka rahan ini
menggambarkan saudara dari si saudari, yang terikat pada lokalitas, tanah dan desa.
Sementara itu, sebagai yan ‘ur, rahan ini menggambarkan saudari dari si saudara, yang
pergi menikah ke luar lokalitas, tanah dan desanya. Dalam arti ini kata yan ur

mengungkapkan saudari dari si saudara beserta anak-anak dari si saudari tersebut.

Dengan demikian ungkapan yan 'ur-mang ‘ohoi adalah ungkapan saudara-saudari,
kakak dan adik. Dalam arti ini yan'ur adalah sebuah bagian konstitutif mang'ohoi dan
mang ‘ohoi adalah bagian konstitutif dari yan ur. Jadi yan'ur dan mang‘ohoi membentuk
suatu kesatuan integral.?’Meskipun demikian, jika aliansi perkawinan yan ‘ur-mang ohoi
dilihat hanya sebagai hubungan dua rahan, maka posisi kedua rahan ini secara
konseptual tidaklah sejajar. Dalam banyak cara yan ur selalu diposisikan penuh hormat
kepada mang'ohoi-nya, dan dalam arti ini mang'ohoi dianggap memiliki status lebih
tinggi dari yan'ur. Namun, ungkapan « status yang lebih tinggi » harus dipahami dengan
baik, karena ungkapan ini terlalu tegas jika dilihat dalam konteks hidup sehari-hari. Status
lebih tinggi bukan sebuah status absolut. Sebuah rahan tidak selamanya yan 'ur dan tidak
selamanya pula mang ‘ohoi. Sebuah rahan, serentak menjadi yan 'ur untuk sebuah rahan
lain dan menjadi mang ohoi untuk rahan lainnya pula. Bahkan mungkin pula terjadi,
sebuah rahan menjadi yan'ur pada sebuah generasi dan berubah menjadi mang'ohoi pada
generasi yang lain. Jadi status lebih tinggi bukan karena tingkatan dalam masyarakat,

tetapi karena hubungan tersebut.

27 Lih. Cécille Barraud, “Le bateau dans la société ou la société dans en bateau ? Image et réalité
du voilier pour la société de Tanimbar-Evav (Kei, Indonésie de I’est) «, dalam Anthropologie
Maritime, cahier no 5, 1995, him. 200.

21



4. Mang’ohoi sebagai Asal-usul Kehidupan

Sebagaimana telah dijelaskan di atas, mang'ohoi memiliki kedudukan yang
istimewa dalam aliansi perkawinan yan ur-mang’ohoi. Dari sudut pandang yan ur,
perempuan yang berasal dari rahan mang’ohoi adalah pemberi kehidupan atau menjadi
salah satu sumber keturunan, yang melahirkan anak-anak bagi rahan mereka. Dalam
konteks ini mang'ohoi dapat dipandang sebagai « asal-usul »*® masyarakat ohoi, dan dasar
atau akar, utin, dari yan'ur.

Untuk menjelaskan tentang mang’ohoi sebagai asal-usul, dalam bahasa Kei
dikenal dua ungkapan, yakni utin kain dan nit utin. Ungkapan utin kain secara
harafiah berarti permulaan, karena terdiri dari kata utin, yang berarti “pangkal
dari sebuah pohon, bawah dan penyebab”, sedangkan kain kain yang berarti asal-
usul dan silsilah. Dengan demikian utin kain menunjuk pada sanak saudara yang
menjadi asal-usul. Jika rahan mang’ohoi disebut sebagai mang ohoi utin kain,
maka itu berarti rahan tersebut adalah pemberi para perempuan sejak semula bagi
sebuah rahan yan’ur. Dengan demikian, ketika seorang pria dalam posisi yan'ur
menyebut sebuah rahan mang ohoi, yang darinya ibunya berasal, sebagai utin
kian, maka ia tereferensi secara spesipfik pada asal dari hidupnya sendiri dan asal-
usul dari rahan-nya; sedangkan untuk rahan yan'ur, ia merepresentasikan « benih

dari tumbuhan », yang darinya rahan-nya bertumbuh berkembang.

]

Mang ohoi tuar tom

m Mang ohoi utin

Mang ohoi maduan
EGO o

Ungkapan mang ‘ohoi utin kain dapat juga dibandingkan dengan mang ‘ohoi tuar

tom. Tuar tom berarti « dasar atau fondasi sejarah ». Jika orang menyebut sebuah rahan

8 Kata «asal-usul » tidak dapat dipahami di sini secara harafiah. Mang ohoi bukan sebagai
sumber terciptanya sebuah rahan. Tetapi kata ini menjelaskan posisi dari rahan mang ohoi sebagai
salah satu pemberi keturunan dari rahan yan’ur. Dengan demikian ungkapan ini adalah sebuah
ungkapan hormat.

22



sebagai mang’ohoi tuar tom, maka ia ingin menjelaskan bahwa mang’ohoi tersebut
adalah pemberi istri pada mulanya (tiga generasi sebelumnya dari Ego). Dengan
demikian, aliansi perkawinan pada tingkat pertama (mang ‘ohoi maduan) menggambarkan
rahan mangohoi darimana ibu berasal dan menjadi tempat lahir Ego. Di sini Ego-lah
yang menyebut rumah ibu dengan sebutan demikian. Ego menyebut tingkat kedua
sebagai mang ‘ohoi utin, yakni rahan mang’ohoi darimana nenek dari pihak ibu berasal.
Sedangkan, Ego menyebut tingkat yang ketiga sebagai mang ‘ohoi tuar tom, yakni rahan

darimana ibu dari nenek dari pihak ibu berasal.

Di samping istilah utin kain, ada pula istilah vu’un yang berarti yan ur
dalam relasi asali. Ungkapan lengkap dari relasi ini adalah: utin kain—vu ‘un.
Hubungan antara yan 'ur dan vu’un tidak dapat dipisahkan. Ketika seorang pria
hendak menikah dengan rahan primordialnya, ia pada tempatnya mengatakan
bahwa “ini adalah mang ohoi-ku, jadi saya adalah vu'un-nya”, sebaliknya pihak
meng’ohoi akan mengatakan bahwa “ini adalah vu'un-ku”. Dengan demikian,
ketika seorang anak laki-laki telah menikahi sepupunya, anak dari saudara ibunya,
orang mengatakan: “ia melakukan sebuah pernikahan vu 'un, yang berarti di sana,
ia memperbaharui aliansi perkawinan dengan mang ‘ohoi tradisionalnya.?

Selain utin kain, mang’ohoi juga pada saat kematian disebut sebagai nit

utin (nit, orang mati; utin, dasar atau akar). Dengan ungkapan ini, mang ohoi
dianggap sebagai pemilik jenazah. Ini berarti jika seorang pemuda meninggal,
maka rahan yang dianggap secara konseptual sebagai pemilik jenazah tersebut
adalah rahan dari mana ibunya berasal, yang direpresentasikan oleh saudara ibu.
Sesuai dengan namanya, nit utin, mang 'ohoi dianggap sebagai asal-usul dari dia
yang meninggal.
Sebagai pemilik jenazah, mang’ohoi diperlakukan secara istimewa dan penuh
hormat dalam berbagai upacara dan ritual. Rahan mang ohoi turut terlibat pula
dalam menentukan hari pemakaman. Namun, dari pihak mang ohoi sebagai nit
utin, mereka menunjukkan kedekatan dan rasa memiliki lewat tangisan dan
gerakan tubuh, seperti memeluk dan jika dapat mencium jenazah.

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa secara konseptual orang

Kei melihat mang’ohoi sebagai asal-usul kehidupan. Gambaran modern tentang

2% Barraud, Tanebar-Evav Une Société de Maisons Tournée vers le large (Cambridge dan Paris:
Cambridge University Press dan Editions de la Maison des Sciences de 'Homme, 1979), him. 168.

23



prokreasi, yakni pertemuan antara sel telur dan sperma, belum menjadi alam pikir
mereka. Dengan demikian, alam pikir tradisional memberi prioritas bagi
perempuan sebagai asal-usul kehidupan. Itu berarti asal-usul seseorang mengikuti
garis perempuan, yakni ibunya, lalu neneknya dari sisi ibu, dan ibu dari neneknya
dari sisi ibu dan seterusnya, meskipun sistim kekerabatan masyarakat Kei adalah

patrilineal.

5. Mang’ohoi sebagai Asal-usul Leluhur Utama

Kategori leluhur dalam tradisi Kei bersifat umum dan cenderung kabur. Tidak
ada cukup informasi tentang siapa itu leluhur. Apakah semua yang telah meninggal
adalah leluhur? Apakah leluhur adalah kaum kerabat kita yang telah lama meninggal dan
tidak dikenal? Pertanyaan akan semakan sulit dan membingungkan, bila dihubungkan
dengan kualitas hidup, kategori usia dan lain sebagainya. Namun lewat berbagai
informasi, dapat ditemukan sejumlah pandangan umum tentang leluhur Kei dan

bagaimana leluhur mang ‘ohoi dianggap sebagai leluhur utama.

Leluhur sebagai kategori orang-orang mati dalam Bahasa Kei dikenal dengan
sebutan nit. Sebagaimana dijelaskan Durkheim, dalam masyarakat Kei dikenal pula apa
yang disebut sebagai ide sosial kekekalan jiwa. Kata leluhur, yang selalu dipahami dalam
bentuk jamak, adalah mereka yang pernah hidup di masa lampau, yang telah wafat dan
kini diyakini tetap hidup. Dengan kata lain, leluhur adalah manusia biasa yang diilahikan
atau dituhankan, karena mereka dianggap memiliki kemampuan untuk mengintervensi

hidup manusia berupa perlindungan atau pun musibah.

Dalam bahasa Kei, dikenal istilah duad nit. Ungkapan ini dapat dipahami dalam
dua arti. Pertama, duad-nit sesuai terjemahan aproksimatif berarti Tuhan (duad) dan
leluhur (nit). Secara umum orang Kei, baru merasa lengkap jika memohon kepada Tuhan
dan leluhur mereka. Kata duad tentu tidak lagi dipahami sebagai duad ler vuan, tuhan
matahari bulan, tetapi Tuhan sebagaimana diyakini oleh orang Kristen atau Muslim.
Namun bagaimana dengan leluhur (nit)? Siapa leluhur yang dituju dalam permohonan?

Apakah leluhur desa, leluhur dari rahan si pemohon atau leluhur siapa?

Untuk menjawab ini, adalah penting untuk memahami arti kedua dari duad nit,
yakni tuhan-leluhur. Di sini duad nit tidak dipahami sebagai dua entitas yang berbeda,
tetapi satu entitas saja, yakni leluhur yang diilahikan atau dituhankan, sebagaimana
dipahami oleh Cecile Barraud. Ini adalah leluhur utama yang direpresentasikan oleh

mang ‘ohoi. Dalam prakteknya, ketika seorang anak sakit, maka orang tuanya akan

24



mengantar sirih-pinang kepada rahan darimana ibu anak tersebut berasal, yang
direpsentasikan oleh saudara ibu, agar memohon pertolongan kepada para leluhur rahan
ibu. Dalam tindakan ini, leluhur dari rahan ibu dianggap sebagai asal-usul dari anak yang

sakit tersebut.

Sebagai perbandingan dengan masyarakat Kei di pulau Tanimbar-Kei, Cécile
Barraud dalam bukunya Tanebar-Evav une société de maisons tournée vers le large

menulis :

Di antara duad-nit ini seperti di antara para pemberi, beberapa dihormati
lebih dari yang lain, tetapi orang-orang mati dari aliran yang sungguh dari
saudara ibu, yang adalah itin kan, lebih nyata dalam hidup sehari-hari.
Mereka merepresentasikan sebuah instansi yang bersifat menghukum yang
melaluinya orang berbalik pada setiap masalah atau pada setiap kesalahan.
Sebuah ungkapan mengatakan: «tunggulah sedikit sampai duad-
nit menghukummu» (jika engkau melakukan kesalahan besar). Jadi orang
dapat menjadi akrab dengan duad-nit-nya karena masalah sehari-hari
berhubungan dengannya, tetapi orang menandai mereka sebuah hormat yang
besar. Jika semua kemenakan disebut tanpa pembedaan yanan duan oleh
paman-paman mereka, satu dari mereka ini, paman dari pihak ibu, dibedakan
sebagai duad-nit; jadi relasi dengan paman ini ditekankan oleh relasi yang
penting dengan orang-orang mati.*°

Dalam hubungan dengan leluhur, saudara ibu (mang ohoi) memainkan peran
penting dalam hubungan dengan anak dari saudarinya (yan ur-nya), teristimewa dalam
hal perkawinannya. Di waktu lampau, ia pun harus memberikan putrinya untuk kawin
dengan keponaannya dan sebagai balasannya ia akan memperoleh harta kawin. Jika dia
tidak memiliki seorang putri, maka dialah yang harus mencari dalam rahan-nya, artinya
dalam keluarga-keluarga lain di lingkungan rahan-nya, seorang putri untuk dikawinkan
dengan anak yan'ur-nya. Dengan cara demikian, saudara ibu (mang ohoi) memiliki
pengaruh atas kehidupan dan kematian dari keponakannya ini dan dari sisi kepoanakan,
rahan dari ibu adalah rahan asalnya, rahan dimana ia terhubung bukan hanya dengan

saudara ibunya tetapi juga dengan para leluhurnya.

Ide tentang leluhur berhubungan juga dengan kehadiran sebuah rahan di masa
lampau, yang masih bertahan hingga Kkini. Itu artinya, meskipun manusia dapat mati,
tetapi jiwa manusia tetap abadi, dan jiwa yang abadi berhubungan dengan kekekalan
sebuah rahan. Leluhur adalah pecahan masa lalu sebuah rahan, yang masih bertahan

hingga sekarang. Laluhur sering juga dianggap sebagai anggota suku, yang dengan suatu

%0 Cécille Barraud, Tanebar Evav une société de maisons tournée vers le large, him. 164.

25



cara masih hidup di dunia yang lain, yang ada untuk mengontrol dan membantu jiwa dari

anggota rahan dan pancaran darah mereka.

6. Yan’ur-mang’ohoi dalam ritual perkawinan

Dalam hubungan dengan posisi mang ‘ohoi sebagai asal-usul keturunan dan asal-
usul leluhur utama, maka pada salah satu tahap perkawinan, rahan yan’ur akan
menyerahkan harta kawin yang secara umum disebut flurut nit. Pada kesempatan ini
diangkap permohonan kepada para leluhur mang’ohoi untuk menyertai dan merestui
perkawinan yang terjadi. Ada beberapa istilah yang digunakan, yang sesuai dengan
peruntukkannya, yakni nit vatvatuk (malur nit), nit saksak dan nit rahan tel. Mas kawin
nit vatvatuk terdiri atas satu gelang satu tail dan uang secukupnya. Selanjutnya, akan
diserahkan pula mas kawin nit saksak, berupa satu gelang satu tail dan uang secukupnya.
Akhirnya, diserahkan pula mas kawin nit rahan tel, berupa satu gelang dan uang
secukupnya. Semua mas kawin ini dipandang sebagai sirih pinang yang diperuntukkan

bagi leluhur mang ‘ohoi untuk memohon silih, pengampunan, restu dan perlindungan.®

Namun yang berbeda menunjukkan lapisan leluhur dari tiga rahan mang ohoi
yang terkait dengan perkawinan tersebut. Mas kawi nit vatvatuk diserahkan oleh rahan
yanur, yakni rumah pemuda, kepada rumah mang’ohoi, yakni rumah pemudi, yang
diwakili oleh kepala rahan atau kepala marga-nya. Dengan demikian, leluhur yang dituju
adalah leluhur dari rahan mang’ohoi dari perempuan yang menikah. Leluhur ini disebut
nit rahan duan. Selanjutnya, mas kawin nit saksak diserahkan oleh rahan yan ur kepada
rahan mang’ohoi dari ibu perempuan yang menikah. Yang menerima mas kawin ini
adalah saudara laki-laki sulung, yang merepresentasikan rumah asal ibu. Leluhur yang
dituju adalah leluhur dari rumah asal ibu, yang disebut nit renan entav-tav. Akhirnya mas
kawin nit rahan tel diserahkan oleh rahan yan 'ur kepada rahan mang’ohoi nenek dari
perempuan yang kawin dari sisi ibu. Dengan demikian, leluhur yang dituju dari mas
kawin ini adalah leluhur dari rahan nenek dari sisi ibu, karena itu disebut nit bunte entav-

tav.%?

Garis keturunan yang dipakai dalam penyerahan mas kawin-mas kawin ini adalah
dari sisi perempuan (mang ohoi), yang juga menggambarkan tiga tingkatan leluhur.
Adapun bahan material mas kawin pada umumnya sama saja, yakni gelang emas satu tail

dan uang secukupnya. Semua ini memberikan penegasan bahwa mang ohoi, apapun

31 Anton Ohoira SS., Kei Alam, Manusia, Budaya dan Beberapa Perubahan (Yogyakarta: Sibuku,
2016), him. 252.

%2 1bid., him. 253.

26



tingkatannya, mendapat posisi istimewa dari yan ur, karena sebagai pemberi dan asal-
usul perempuan; mereka pun dipandang sebagai pemberi “kehidupan” bagi generasi yang

baru dalam perkawinan yang terjadi.
7. Yan’ur-mang’ohoi dalam ritual kematian

Sebagaimana telah dijelaskan bahwa dalam peristiwa kematian, rahan mang ohoi
dari disebut nit utin (akar dari orang mati). Rahan ini dianggap sebagai pemilik jenazah.
Oleh karena itu, dalam suatu kematian rahan yan ur akan menyampaikan kematian
tersebut kepada rahan nit utin. Tindakan ini pararel dengan peristiwa perkawinan, dimana
rahan yan ur harus mengunjungi rahan mang ohoi untuk meminang anak perempuan.
Setelah itu kita akan menemukan sebuah tindakan sebaliknya, dimana rahan nit utin
harus pergi ke rahan yan’ur. Kunjungan mang 'ohoi nit utin ini dapat dipahami sebagai

kunjungan rahan asal dari dia yang meninggal, dimana dia adalah anggotanya.

Jika pada saat perkawinan, mang’ohoi memberikan fa’an fniluk (pakaian dan
makanan), di dalam kematian, rahan nit utin memberikan pakaian untuk membungkus
jenazah dan piring-piring untuk diletakkan di dalam peti. Di sini dapat ditemukan
tindakan yang sejajar antara perkawinan dan kematian dari sudut mang ‘ohoi. Jika dalam
perkawinan, mang’ohoi membekali anak perempuannya, yang diibaratkan berlayar
meninggalkan rumahnya, desanya dan pulaunya dengan memberikan pakaian dan
makanan, maka dalam kematian rahan nit utin bertanggung-jawab dengan memberikan

pakaian pembungkus jenazah dan piring.

Melewati kurun waktu tertentu setelah pemakaman, sebuah meriam (nit vokan)
diberikan oleh rahan yan’ur, yakni rumah dari dia yang meninggal, kepada rahan nit utin
untuk “mengganti tubuh”, yang meninggal dan sebagai balasan atas apa yang telah
diberikan rahan nit utin pada saat kematian. Tindakan ini adalah sebuah bentuk
pengulangan dari perkawinan, dimana yan ‘ur telah menyerahkan sebuah meriam kepada
rahan mang ohoi. Meriam-meriam ini memiliki arti yang sama, yakni “mengganti

2.

tubuh”: pertama, untuk “mengganti tubuh” ibu yang menikah dan kedua, untuk

“mengganti tubuh” dari keturunannya yang meninggal.

Kesimpulan

1. Masyarakat Kei telah meninggalkan struktur dasariah dari perkawinan ke struktur

kompleks sebagaimana dijelaskan oleh Lévi-Strauss. Namun, perubahan ini lebih

27



condong pada bentuk dan praktek perkawinan, dan bukan pada kerangka konseptual

seputar aliansi perkawinan yan ‘ur-mang’ohoi.

Aliansi Perkawinan masyarakat Kei bukan hanya mempersatukan dua pribadi tetapi
dua rahan. Rahan adalah satu kesatuan sosial dengan prinsip patrilineal dan
eksogami. Patrilineal berarti bahwa semua anggota rahan menggunkan satu nama
diri (fam) yang berasal-usul dari garis keturunan ayah dan eksogami berarti seorang

pria akan kawin dengan seorang perempuan yang bukan berasal dari rahan-nya.

Rahan yan'ur adalah rumah asal suami, sedangkan rahan mang'ohoi adalah rumah
asal istri. Seorang perempuan akan meninggalkan rahan-nya dan masuk menjadi

bagian dari anggota rahan suaminya.

Dalam aliansi yan ‘ur-mang’ohoi, rahan mang ohoi dihormati dalam hubungan
dengan desa, yang dengannya mereka teridentifikasi, dan dihubungkan pula dengan
masyarakat dimana mereka adalah anggotanya. Jika kata mang'ohoi terasosiasi pada
lokalitas, maka kata yan'ur terasosiasi pada sistim kekerabatan, dan secara khusus
hubungan antara saudara dengan saudarinya. Dari sudut pandang mang ohi, kata
yan ur menjelaskan anak-anak perempuan dari sebuah rahan mang’ohoi, yang
menikah ke luar dari rahan-nya dan desanya, beserta keturunan-keturunan mereka.
Dengan demikian, ungkapan yan ‘ur-mang’ohoi adalah ungkapan saudara-saudari,
kakak dan adik. Yan'ur adalah bagian konstitutif mang'ohoi dan begitu pula
mang’ohoi adalah bagian konstitutif dari yan’ur. Jadi yan'ur dan mang'ohoi

membentuk suatu kesatuan integral.

Dalam aliansi perkawinan yan ur-mang’ohoi, posisi kedua rahan yang beraliansi
tidak sejajar. Mang ohoi dihormati dan memiliki kedudukan yang dipandang lebih
tinggi dari yan’ur. Alasan mang'ohoi memiliki kedudukan yang istimewa dalam
aliansi ini adalah posisi mang ‘ohoi yang dipahami sebagai asal-usul kehidupan. Dari
sudut pandang yan ‘ur, perempuan yang berasal dari rahan mang ‘ohoi adalah pemberi
kehidupan dan sumber keturunan, yang melahirkan anak-anak bagi rahan mereka.
Dalam konteks ini mang'ohoi dapat dipandang sebagai « asal-usul » masyarakat ohoi,

dan dasar atau akar, utin, dari yan'ur.

Hal lain yang memperlihatkan posisi istimewa mang ‘ohoi adalah posisi mang ohoi
sebagai asal-usul leluhur utama bagi yan 'ur. Leluhur sebagai kategori orang-orang
mati dalam Bahasa Kei dikenal dengan sebutan nit. Kata ini, yang selalu dipahami
dalam bentuk jamak, adalah mereka yang pernah hidup di masa lampau, yang telah

wafat dan kini diyakini tetap hidup. Mereka kini dianggap memiliki kemampuan

28



untuk mengintervensi manusia yang hidup berupa perlindungan atau pun memberikan
musibah. Di antara para leluhur, bagi yan ur, mang’ohoi merepresentasikan leluhur
utama. Dalam prakteknya, ketika seorang anak sakit, maka orang tuanya akan
mengantar sirih-pinang kepada rahan darimana ibu anak tersebut berasal, yang
direpsentasikan oleh saudara ibu, agar memohon pertolongan kepada para leluhur
rahan ibu. Dalam tindakan ini, leluhur dari rahan ibu dianggap sebagai asal-usul dari

anak yang sakit tersebut.

7. Posisi mang’ohoi sebagai asal-usul kehidupan dan asal-usul leluhur tampak pula
dalam ritual perkawinan dan kematian. Dalam perkawinan, pihak yan ur
menyerahkan mas kawin yang ditujukkan kepada 3 leluhur mang’ohoi (rahan
mang ohoi dari perempuan yang dipinang, rahan mang’ohoi dari ibunya dan rahan
mang ‘ohoi neneknya) dengan nama nit vatvatuk (malur nit), nit saksak dan nit rahan
tel. Dalam kematian rahan mang’ohoi disebut nit utin (akar dari orang mati).
Mang ohoi dianggap sebagai pemilik jenazah. Rahan nit utin memberikan pakaian
untuk membungkus jenazah dan piring-piring untuk diletakkan di dalam peti.
Melewati kurun waktu tertentu, sebuah meriam (nit vokan) diberikan oleh rahan
van ur, kepada rahan nit utin untuk « mengganti » tubuh yang meninggal dan sebuah

tindakan balasan atas apa yang telah diserahkan rahan nit utin pada saat kematian.

DAFTAR PUSTAKA

Barraud Cécille, “Kei Society and the Person. An approch through Childbirth and
Funerary,” Ethnos 55: 3-4 (1990).

, “Le bateau dans la société ou la société dans en bateau ? Image et réalité du
voilier pour la société de Tanimbar-Evav (Kei, Indonésie de I’est) «, dalam Anthropologie

Maritime, cahier no 5.

, « Notes sur la situation religieuse dans I’archipel de Kei aux
Moluques », dalam Le Banian No 13 Juin 2013.

, Tanebar-Evav Une Société de Maisons Tournée vers le large,
Cambridge dan Paris: Cambridge University Press dan Editions de la
Maison des Sciences de I'Homme, 1979.

, “Wife-givers as ancestors and ultimate values in the Kei
Islands”, dalam Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 146 (1990)
No. 2/3, Leiden.

Bohnsack Ralf, “Group Discussion and Focus Groups”, dalam A Companion to
Qualitative Research, Eds. Uwe Flick, dkk.

29



Dumont Louis, « Marriage Alliance » dalam International Encyclopedia of the
Social Sciences 10.

Emile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse, édition 6, Paris,
Quadrige/ PUF, 2008.

Ghasarian Christian, Introduction a la parenté, Paris: Edition du Seuil, 1996.
Godelier Maurice, Métamorphoses de la parenté, Paris: Champs essais, 2010.

Hopf Christel, “Qualitative Interviews: An Overview”, dalam A Companion to
Qualitative Research, Eds. by: Uwe Flick, dkk., London: Sage
Publication, 2004.

Koentjaraningrat, Sejarah Teori Antropologi I, Jakarta: Ul Press : 1980.

Lévi-Strauss Claude, Les structures élémentaires de la parenté, Berlin dan New
York: Mouton de Gruyter, 1949,

Ohoira Anton SS., Kei Alam, Manusia, Budaya dan Beberapa Perubahan,
Yogyakarta: Sibuku, 2016.

Refo, Ignasius S.S., MA., Manusia Kei Relasi-relasi Seputar Kematian,
Yogyakarta: Gunung Sopai.

, « Perkawinan Tradisional Masyarakat Kei dalam Perspektif Teori
Kekerabatan Claude Lévi-Strauss”, dalam Jurnal Logos Vol. V No. 2
Desember 2013.

van Wouden, F.A.E., Types of social structure in eastern Indonesia, Leiden: The
Hague-Martinus Nijhoff, 1968.

Zimmerman Francis, Enquéte sur la parenté, Paris: Puf, 1993.

30



