
3 

 

LELUHUR DALAM KONTEKS  

ALIANSI PERKAWINAN MASYARAKAT KEI DI MALUKU 

 

Seno Ngutra MAg 

Willem Batlayeri, MHum 

 

Abstract 

For society of Kei, the most important relationship is the 

relationship by marriage; every marriage unites two houses 

(groups) in a relationship called yan’ur-mang’ohoi. The yan’ur 

house is the groom‟s, while the mang’ohoi house is the bride‟s. 

Each house is thus related to a number of other houses, some of 

which are its mang’ohoi and others its yan’ur. In the accepted 

vocabulary of social anthropology, these of a marriage alliance 

relationship are defined as “wife-giver” and “wife-taker”. In this 

study, we focuses on mang’ohoi house in two issues: mang’ohoi 

house as origin of yan’ur house and mang’ohoi house in relation 

with the dead or mang’ohoi as most ancestors.       

This paper is based on data collected during fieldwork visits to 

different parts of Kei Islands, in the Southeast Moluccas. For good 

explication, this paper involves two steps. First, we question 

marriage alliance theory in general, in order to delimit its scope 

and to reconsider its appropriateness in the case of Kei society. 

Second, we attempt to trace more closely to society‟s concepts 

regarding the marriage system and its relation to values. 

 

Latar Belakang  

Dalam masyarakat Kei, setiap perkawinan menyatukan dua kelompok, 

yang dalam kebudayaan Kei lebih menunjuk pada rahan atau rumah sebagai unit 

sosial. Persatuan antara dua rahan ini dalam suatu relasi, dalam bahasa 

antropologi sosial disebut aliansi perkawinan, seturut pengertian yang diberikan 

oleh Louis Dumont, dimana kata “aliansi” itu menjelaskan prinsip perkawinan 

yang berulang dari generasi ke generasi.
1
 Dalam aliansi perkawinan ini, rahan, 

yang adalah asal-usul rumah suami, disebut rahan yan’ur, sedangkan rahan, yang 

                                                             
1
 Louis Dumont, « Marriage Alliance » dalam International Encyclopedia of the Social Sciences 

10, hlm. 19.  



4 

 

merupakan asal usul rumah istri, disebut rahan mang’ohoi. Itulah sebabnya, 

ungkapan yang umum menjelaskan aliansi perkawinan ini, dalam istilah Bahasa 

Kei, disebut yan’ur-mang’ohoi. Meskipun aliansi ini luas dan dipraktekkan secara 

umum di Kepulauan Kei, tetapi sama seperti kian tergerusnya adat istiadat Kei 

oleh modernitas dan indonesiasi, muncul kecemasan bahwa secara konseptual 

orang-orang Kei tidak lagi memahami arti dan makna dari aliansi perkawinan ini 

sebagaimana diwariskan oleh para leluhur mereka. 

 Masyarakat Kei adalah masyarakat yang mendiami sebuah gugusan pulau, yang 

disebut Kepualaun Kei, di timur Indonesia. Meskipun kepulauan ini jauh dari pusat 

Indonesia, tetapi sejak lama masyarakat Kei telah merantau jauh dari tanah asalnya. 

Mereka dapat ditemui di semua level sosial, dengan gaya kehidupan sebagaimana 

kebanyakan orang Indonesia lainnya. Beberapa dari mereka dikenal sebagai preman di 

Jakarta dengan menambahkan kata Kei pada nama mereka. Namun beberapa dari mereka 

juga berpendidikan tinggi dan masuk dalam sistim pemerintahan Indonesia. Dengan 

demikian, masyarakat Kei adalah masyarakat yang terbuka. Mereka suka dengan tarian 

tradisional, tetapi banyak anak muda suka juga dengan tarian-tarian modern, sebagaimana 

yang mereka saksikan pada film dan televisi. 

 Dalam konteks Indonesia, Bahasa Indonesia berlaku di seluruh negeri, dan media 

berbahasa Indonesia tersebar ke mana-mana menggambarkan kehidupan metropolitan 

Jakarta, yang konsumeris. Gaya hidup ini disebarkan ke seluruh Indonesia sebagai model 

dan harapan, yang disuguhkan kepada semua, meskipun banyak penduduk hidup di 

daerah pedesaan dan sepanjang hidupnya tidak akan mampu hidup seperti orang-orang 

yang bergaya di TV. Dalam situasi demikian, kebudayaan daerah dapat diartikan sebagai 

sesuatu yang marjinal, di pinggiran, dan bukan sebagai mainstream. Sebuah kenyataan 

yang tidak dapat dihindarkan adalah semakin sebuah daerah terhubung secara ekonomi 

dan komunikasi dengan Jakarta, semakin berhubungan pula dengan Indonesia, yang 

didasarkan pada Jakarta. Bila semakin terhubung dengan Jakarta, semakin tergerus pula 

adat-istiadat daerah. 

 Tulisan ini adalah usaha untuk mengangkat pandangan tradisional Kei seputar 

perkawinan. Namun sebelum tiba pada pertanyaan penelitian, ada pertanyaan yang 

menggantung di kepala saya tentang mengapa kami meneliti pandangan tradisional 

Masyarakat Kei? Pertanyaan seperti ini tidak akan diajukan sampai tahun 1970-an, 

dimana ilmu antropologi, etnografi  dan ilmu sosial lain masih memfokuskan diri pada 

keragaman dan kekhasan kebudayaan dan masyarakat daerah. Sedangkan sekarang ini 



5 

 

ilmu-ilmu tersebut mulai terfokus pada topik-topik baru yang menyangkut modernitas, 

kebudayaan perkotaan dan globalisasi. 

 Kalau penelitian tentang masyarakat tradisional Kei menjadi perhatian, 

barangkali dianggap percuma meneliti kebudayaan daerah, dari masyarakat-masyarakat 

yang jauh dari perkotaan, karena ada di luar jejaring-jejaring modernitas dan globalisasi. 

Namun kalau penelitian tentang masyarakat dan kebudayaan tradisional disepelekan, 

maka perspektif kesejarahan, antropologi dan sosiologi pun turut ditolak. Dengan 

mengabaikan penelitian tentang masyarakat dan kebudayaan tradisional, tanpa disadari, 

kita telah mengembangkan sebuah contoh pikiran hegemonis, yang seolah hendak 

menyatakan bahwa masyarakat modern adalah satu-satunya tawaran yang masuk akal 

terhadap kenyataan dan tantangan kehidupan. Padahal pandangan seperti ini tidaklah 

benar. Hidup ini terbuka terhadap rupa-rupa sumbangan pemikiran. Penelitian tentang 

masyarakat dan kebudayaan tradisional menunjukkan kepada kita bahwa ada cara hidup 

dan pemikiran yang berbeda dari cara hidup dan cara berpikir kita. Adalah terlalu 

sombong bila kita menganggap bahwa krisis kehidupan yang kita alami tidak dapat 

ditinjau dari kebudayaan tradisional.  

Namun perlu disadari pula bahwa dalam perjalanan dari masa ke masa 

kemampuan kita mempertahankan kebudayaan daerah kita bisa saja hilang. Kita dan 

masyarakat kita bisa saja kehilangan sistim kosmologi dan simbolismenya, kehilangan 

cara berpikir arkaik, kehilangan tarian, puisi dan lagu tradisional kita. Itulah sebabnya, 

penelitian yang tertuang dalam tulisan ini adalah upaya untuk menggali sejauh dapat 

pandangan-pandangan tradisional tentang perkawinan masyarakat Kei.  

Tema yang diangkat dalam tulisan ini adalah “para mang’ohoi sebagai asal-usul 

kehidupan dan asal-usul leluhur utama dalam konteks aliansi perkawinan masyarakat Kei 

di Maluku”. Tema ini terasa penting bukan hanya demi pengenalan nilai warisan leluhur, 

tetapi demi menumbuhkan rasa hormat dan penghargaan akan relasi yang tercipta dalam 

perkawinan, baik untuk kedua pribadi yang menikah, maupun segenap anggota keluarga 

yang terhubung dalam perkawinan tersebut.  

 

Masalah dan Tujuan  

b. Masalah Penelitian 

Pertanyaan utama yang akan dijawab dalam penelitian ini adalah bagaimana 

masyarakat Kepulauan Kei bisa memahami peran para mang’ohoi sebagai asal-usul 



6 

 

kehidupan dan asal-usul leluhur utama dalam konteks aliansi perkawinan yan’ur-

mang’ohoi?  

Pertanyaan utama ini kemudian dijabarkan dalam beberapa sub pertanyaan 

sebagai berikut:  

1) Apa itu relasi sosial yan’ur-mang’ohoi?  

2) Bagaimana relasi sosial yan’ur-mang’ohoi ini dipraktekkan oleh 

masyarakat Kepulauan Kei?  

3) Bagaimana gambaran peran para mang’ohoi sebagai asal-usul kehidupan 

dan asal-usul leluhur utama dalam konteks aliansi perkawinan yan’ur-

mang’ohoi?  

b. Hasil yang ingin dicapai 

Mengacu pada perumusan masalah penelitian di atas, tujuan dari penelitian 

ini adalah menemukan gambaran masyarakat Kei tentang peran para mang’ohoi 

sebagai asal-usul kehidupan dan asal-usul leluhur utama dalam konteks aliansi 

perkawinan yan’ur-mang’ohoi  

Ada beberapa sub tujuan yang ingin dicapai dari penelitian ini yaitu:  

1) Memahami dan menjelaskan secara mendalam aliansi perkawinan yan’ur-

mang’ohoi. 

2) Memahami dan menjelaskan secara mendalam bagaimana aliansi 

perkawinan yan’ur-mang’ohoi ini dipraktekkan oleh masyarakat 

Kepulauan Kei. 

3) Memahami gambaran peran para mang’ohoi sebagai asal-usul kehidupan 

dan asal-usul leluhur utama dalam konteks aliansi perkawinan yan’ur-

mang’ohoi? 

Landasan Teori 

Pasal 1 UU no. 1 Tahun 1974 menyatakan bahwa perkawinan adalah 

ikatan lahir batin antara seorang pria dan seorang wanita sebagai suami-istri 

dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga). Dari defenisi ini terlihat 



7 

 

bahwa perkawinan seolah-olah menjadi urusan dua pribadi, tetapi sesungguhnya 

tidak demikian. Dalam masyarakat kita, perkawinan bukan hanya terjadi antara 

dua pribadi, tetapi antara dua kelompok keluarga. Dalam arti ini ada kelompok 

keluarga yang menerima seorang perempuan dan sebagai imbalannya memberikan 

harta kawin, serta juga ada kelompok keluarga yang memberikan seorang 

perempuan dan karena itu menerima harta kawin sebagai kompensasi dari 

pemberian itu. Tukar-menukar dalam perkawinan seperti ini berlaku di banyak 

suku bangsa dan masih dipertahankan hingga kini.  

Lévi-Strauss, dalam bukunya Les structures élémentaires de la parenté 

(Struktur-struktur Dasariah dari Kekerabatan), yang terbit 1949, menjelaskan 

bahwa asal-mula pertukaran perempuan dalam perkawinan bukan pertama-tama 

karena alasan ekonomi, tetapi bermula dari larangan incest. Baginya, larangan 

tersebut dapat dijelaskan melalui artikulasi natural dan kultural. Secara natural 

orang dapat membuat aliansi perkawinan tanpa henti dan dengan siapa saja, tetapi 

secara kultural hal ini diatur dengan ketentuan-ketentuan.
2
 

Secara etimologis kata incest berasal-usul kata latin incestus, yang berarti 

“tidak murni”. Kata ini berhubungan sangat erat dengan relasi seksual manusia, 

sehingga larangan incest berarti menolak relasi seksual antara individu-individu 

pada tingkat tertentu dari keluarga atau kelompoknya.
3
 Atau dengan kata lain, 

larangan incest membatasi setiap orang untuk kawin di dalam lingkup 

kelompoknya sendiri. Jika demikian, pertanyaan yang muncul adalah dimanakah 

seseorang harus mencari atau memperoleh pasangan untuk kawin? 

Koentjaraningrat, dengan mengutip Lévi-Strauss, menjelaskan : 

Pranata perkawinan pada dasarnya merupakan tukar menukar 

antara kelompok, yang adalah akibat dari konsepsinya mengenai 

asal-usul pantangan incest… Konsepsi ini berdasarkan pada 

pendirian kuno dalam ilmu antropologi yang mengatakan bahwa 

dalam proses evolusi sosial timbul suatu saat dimana ada orang 

dari suatu kelompok manusia mulai mencari perempuan untuk 

dijadikan istrinya dari kelompok lain. Kelompok darimana 

perempuan itu diambil tentu tidak tinggal diam, mereka 

mempertahankan diri, tetapi pada suatu saat, timbul gagasan 

                                                             
2
 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires de la parenté (Berlin dan New York: Mouton de 

Gruyter, 1949), hlm. 522. 
3
 Christian Ghasarian, Introduction à la parenté (Paris: Edition du Seuil 1996), hlm. 137. 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Les_Structures_%C3%A9l%C3%A9mentaires_de_la_parent%C3%A9


8 

 

pada salah satu kelompok itu untuk memberikan saja perempuan 

kepada kelompok lain dengan syarat bahwa mereka juga 

memperoleh perempuan dari kelompok lain lagi sebagai 

gantinya. Alasanya ialah bahwa dengan tukar-menukar 

perempuan itu kedua kelompok dapat bersekutu ke dalam 

lapangan kebutuhan yang sama, dan dengan demikian menjadi 

kelompok yang lebih besar dan lebih kuat bila menghadapi 

kelompok lain. Kelompok-kelompok lain itu terpaksa harus 

melakukan hal yang sama, sebab kalau tidak, sebagai kelompok 

tunggal yang kecil mereka akan selalu terancam oleh kelompok-

kelompok gabungan yang lebih besar tadi.
4
  

Bagi Lévi-Strauss, larangan incest ini memiliki aspek positif, karena di 

satu sisi melarang para pria untuk menikah dengan perempuan-perempuan 

terdekat, dan di sisi lain menciptakan kesatuan dengan perempuan-perempuan 

dalam hubungan yang lebih jauh. Dengan sangat jelas Levi-Strauss 

menyimpulkan bahwa: “Larangan incest adalah bukan hanya suatu aturan yang 

melarang untuk menikahi, melainkan saatu aturan yang mewajibkan untuk 

memberikan ibu, saudari dan anak perempuan kepada orang lain. Ini adalah aturan 

terbaik dari sebuah pemberian.”
5
 

Dalam konteks pertukaran perempuan antar kelompok ini, Lévi-Strauss 

menegaskan dua istilah penting, yakni endogami dan eksogami. Endogami adalah 

suatu aturan dimana seorang pria wajib menikah dengan seorang perempuan di 

dalam kelompoknya, sedangkan eksogami adalah kebalikannya dimana seorang 

pria wajib menikah dengan seorang perempuan di luar kelompoknya.
6
 Charistian 

Ghasarian, dalam bukunya Introduction à l’étude de la parenté (Pengantar untuk 

Studi Kekerabatan), menjelaskan bahwa larangan incest secara otomatis 

memproduksi eksogami.
7
 

Selanjutnya, dalam konteks eksogami, Lévi-Strauss telah membedakan 

dua bentuk dasar aliansi kekerabatan: Struktur-struktur kompleks (structures 

complexes) dan struktur-struktur dasariah (structures élémentaires). Struktur-

struktur kompleks bukan dimaksudkan sebagai aturan “negatif”, tetapi aturan 

yang membatasi perkawinan dengan kelompok kerabat sendiri. Hal ini juga tidak 

                                                             
4
 Koentjaraningrat, Sejarah Teori Antropologi I (Jakarta: UI Press : 1980), hlm. 218-219. 

5
 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires de la parenté., hlm. 552. 

6
 Ketiadaan aturan untuk menikah di dalam atau di luar kelompok disebut agami. Charistian 

Ghasarian, Introduction à la parenté, hlm. 137. 
7
 Ibid., hlm. 146. 



9 

 

mempunyai aturan-aturan yang tegas untuk menentukan dengan perempuan mana 

di luar kelompok kerabat sendiri yang boleh dijadikan istri. Artinya bahwa 

seorang pemuda bebas memilih perempuan mana saja untuk dikawininya. 

Sebaliknya struktur-struktur dasariah memiliki aturan-aturan yang relatif tegas, 

dimana para pria dan perempuan dari sebuah kelompok dapat mengetahui dengan 

pria atau perempuan mana dan dari kelompok mana mereka akan kawin. Dari dua 

bentuk ini Lévi-Strauss lebih memilih struktur-struktur dasariah sebagai objek 

penelitiannya, ketimbang struktur-struktur kompleks.
8
 

Dalam kesimpulannya, Lévi-Strauss menyatakan bahwa ada tiga 

kemungkinan dalam struktur-struktur dasariah ini, yakni:
9
 

1. Perkawinan sepupu silang dengan model bilateral atau struktur tukar-

menukar terbatas (l’échange restreint). Di sini seorang pria selalu 

mengambil istri yang di satu sisi adalah anak perempuan dari paman dari 

sisi ibunya dan di sisi lain anak perempuan tante dari sisi ayahnya.  

 

2. Perkawinan sepupu silang dengan tipe matrilateral atau struktur tukar-

menukar meluas (l’échange généralisé), dimana seorang pria secara 

ekslusif menikah dengan anak perempuan dari paman dari pihak ibunya. 

Artinya, sebuah kelompok (A) akan memberikan kepada kelompok lain 

(B) yang akan memberikan kepada kelompok (C) yang akan memberikan 

kembali kepada kelompok (A). Dalam hal ini, jika sebuah kelompok 

memberikan seorang istri kepada sebuah kelompok lain, maka mereka 

tidak dapat memperoleh istri dari kelompok tersebut. Dengan demikian 

tidak ada sebuah pertukaran langsung, sebaliknya ada sebuah seri 

                                                             
8
 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires de la parenté.,hlm.  x; Charistian Ghasarian, 

Introduction à la parenté., hlm. 147; Koentjaraningrat, Sejarah Teori Antropologi I, hlm. 220. 
9
 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires de la parenté, hlm. 611. 



10 

 

pertukaran suksesif perempuan-perempuan antara beberapa kelompok 

(tiga atau lebih). Seorang pria mengambil seorang perempuan sebagai 

istri dari sebuah kelompok, dimana saudarinya tidak menikah di 

kelompok tersebut.
10

 

 

 

3. Akhirnya Kemungkinan ketiga, perkawinan sepupu silang dengan tipe 

patrilineal, dimana seorang pria menikahi anak perempuan dari tante dari 

pihak ayahnya.  

 

Dalam konteks teori kekerabatan ini, perkawinan tradisional Kei, 

dikategorikan dalam “perkawinan sepupu silang matrilateral” atau masuk dalam 

teori kedua.
11

 Adapun orang pertama yang memperkenalkan bentuk perkawinan 

sepupu silang dalam masyarakat Kei adalah F.A.E van Wouden dalam tesis 

doktoratnya yang kemudian ia diterbitkan. Dalam uraiannya, ia menulis:  

                                                             
10

 Ibid., hlm. 206-209. 
11

 F.A.E. van Wouden, Types of social structure in eastern Indonesia (Leiden: The Hague-

Martinus Nijhoff, 1968), hlm. 11-12, hlm. 87-89; Maurice Godelier, Métamorphoses de la parenté 

(Paris: Champs essais, 2010), hlm. 245-246; Francis Zimmerman, Enquête sur la parenté (Paris: 

Puf, 1993), hlm. 84-86. Sebagaimana umum dalam masyarakat manusiawi, pengkategorian ini 

bersifat umum, karena sangat mungkin dijumpai penyimpangan dari aturan ini karena sebab-sebab 

tertentu. 



11 

 

Kita menemukan di Kepulauan Kei, di utara Kepulauan 

Tanimbar, sebuah kelompok connubium asimetrik. Fam (sebuah 

kelompok patrilineal, sub-klan), yang menyediakan istri-istri 

kepada yang lain, memperoleh pada yang terakhir ini suatu 

kewibawaan tertentu dari kedudukan dan kekuasaan. Ikatan 

hubungan yang telah lama ada akibat perkawinan-perkawinan 

dari para leluhur fam hendak dilestarikan; itulah tujuan utama 

dari aturan-aturan yang ada dari perkawinan. Setiap fam 

ditentukan oleh aturan-aturan ini untuk mencari istri-istri bagi 

anak-anak lelakinya di antara sejumlah fam lain yang ditentukan 

secara akurat. Pertukaran timbal-balik dari anak-anak 

perempuan antara fam-fam ini secara absolut ditolak.  Jika 

seorang pemuda dinikahkan di luar dari batas-batas yang telah 

ditentukan secara erat ini, tanpa berbicara terlebih dahulu 

kepada para tua-tua dari fam, mereka bisa mengakui pernikahan 

nanti dalam banyak kasus, dan wilin (harta kawin) akan dibayar, 

tetapi hubungan yang baru terbentuk ini tidak berlangsung lama; 

semua pembayaran akan dilunasi secepat-cepatnya, agar tidak 

ada lagi kewajiban terhadap fam pihak perempuan. Di tempat 

yang lain dinyatakan juga bahwa: “Tidak terjadi aliansi yang 

baru bagi perkawinan yang tidak menurut pada aturan”. 
12

 

Kita dapat menemukan di dalam kutipan ini suatu penjelasan tentang 

keberadaan suatu bentuk perkawinan, yang olehnya disebut connubium asimetrik, 

yang tidak lain adalah perkawinan sepupu silang matrilateral. Untuk jelasnya, 

F.A.E van Wouden, yang mengutip teks lain dari Geurtjens, menulis bahwa dalam 

masyarakat Kei:  

Anak laki-laki sulung diwajibkan menikah dengan anak 

perempuan sulung dari saudara ibunya. Jika anak laki-laki 

sulung telah melakukan pernikahan sedemikian, maka adik laki-

laki tidak lagi boleh menikah dalam „hubungan kekerabatan 

tingkat ini‟. Semua anak-anak dari saudara dan saudari dari 

orangtuanya sendiri disebut saudara-saudara dan saudari-

saudari, dan semua perkawinan dengan mereka, kecuali seperti 

di atas, adalah terlarang. Jika tidak ada anak perempuan yang 

lahir dari Rumah saudara ibu, ia harus pergi ke mang'ohoi-nya 

untuk mencari seorang istri untuk anak laki-laki dari 

saudarinya.
13

 

                                                             
12

 Di sini van Wouden bereferensi dari tulisan P. H. Geurtjens MSC. F.A.E van Wouden, Types of 

social structure in eastern Indonesia, hlm. 11. 
13

. F.A.E van Wouden, Types of social structure in eastern Indonesia, hlm. 12. 



12 

 

Dengan demikian, bagi F.A.E van Wouden, di dalam masyarakat Kei ada 

sebuah sistim aliansi yang didasarkan atas unilateralitas
14

. Aliansi ini melibatkan 

semua kelompok dalam masyarakat yang terhubung satu terhadap yang lain 

melalui suatu rantai tertutup relasi-relasi perkawinan. Lebih lanjut F.A.E van 

Wouden menulis:  

Tritunggal yang dibentuk oleh klan Ego, kelompok pemberi istri 

dan kelompok penerima istri adalah suatu elemen sosial yang 

sangat penting […] dari sudut pandang klan Ego, tiga kelompok 

ini membentuk suatu kesatuan sosial yang sempurna […] 

Kelompok Ego menduduki posisi yang berwibawa dihadapan 

kelompok penerima istri; ia memainkan suatu peran yang lebih 

rendah dihadapan kelompok pemberi istri. Sikap rangkap ini 

merupakan salah satu sifat khas kelompok Ego. Kelompok Ego 

secara simultan adalah suatu kelompok pemberi istri dan suatu 

kelompok penerima istri, di satu sisi adalah superior dan di sisi 

lain subordinasi, bergantung partner-partner mana yang 

dihadapi.
15

  

Van Wouden telah menggariskan aturan umum yang berlaku dalam 

masyarakat Kei, tetapi dapat ditemukan juga bahwa aturan tradisional ini tidak 

selalu diikuti dan ada perkawinan yang tidak mengikuti aturan ini (irreguler).
16

 

Sebagaimana kutipan van Wouden di atas, dalam aliansi yan’ur-mang’ohoi, 

pihak penyedia perempuan (mang’ohoi) memperoleh kewibawaan tertentu dari 

kedudukan dan kekuasaan atas pihak penerima perempuan (yan’ur). Dalam arti ini yan’ur 

memandang mang’ohoi-nya secara istimewa, bahkan dalam hubungan dengan para 

leluhur yang utama. Dalam arti ini kita menemukan sebuah ide sosial tentang leluhur dan 

dari darimana mereka berasal. 

Emile Durkheim dalam bukunya, yang terbit pada tahun 1912, Les Formes 

Elémentaires de la vie religieuse (Bentuk-bentuk dasariah hidup keagamaan) memberikan 

pemikirannya tentang asal-usul paham leluhur dalam konteks masyarakat tradisional. 

Menurutnya, apa yang sungguh-sungguh nyata dari kepercayaan tradisional adalah 

konsep tentang yang sakral dan yang profan. Yang sakral selalu dianggap sebagai yang 

superior, berkuasa, terlarang dari hubungan normal dan pantas mendapat penghormatan 

tinggi. Yang profan adalah sebaliknya, bersifat biasa, tidak menarik dan merupakan 

                                                             
14

 Hubungan kekeluargaan yg didasarkan atas satu garis keturunan (bapak atau ibu saja). Dalam 

masyarakat Kei, hubungan ini didasarkan pada garis keturunan Bapak. 
15

 Ibid., hlm. 89.  
16

 Ibid, hlm. 88. 



13 

 

kebiasaan praktis hidup sehari-hari. Baginya agama selalu berhubungan dengan yang 

pertama: “Agama adalah sebuah sistim terpadu dari kepercayaan dan praktek yang 

berhubungan dengan hal-hal yang sakral, yakni hal-hal yang terpisah dan terlarang.”
17

 

Bagi Durkheim, tujuan dari hal-hal yang sakral adalah praktek-praktek yang menyatu 

dalam komunitas, yakni semua orang yang taat pada praktek tersebut. Kata kunci yang 

menjelaskan yang sakral adalah komunitas atau masyarakat. Sebaliknya, yang profan 

adalah masalah-masalah kecil, yang mencerminkan urusan individu setiap hari. 

Dalam kerangka pemikiran Durkheim, apa yang disembah oleh masyarakat 

bukan sebuah kekuatan yang tersembunyi melainkan masyarakat itu sendiri.
18

 Tentu saja 

dalam sebuah ritual pemujaan, yang senantiasa bersifat komunal, para partisipan yang 

melakukan ritual berpikir bahwa mereka menyembah dewa, binatang atau tanaman di 

“dunia luar sana” yang dapat mengontrol hujan dan memberi kemakmuran. Namun 

sesuatu yang sebenarnya terjadi adalah sesuatu yang dapat ditangkap menurut istilah 

fungsi sosial
19

, yakni komitmen individu yang membentuk masyarakat.  

Dengan demikian konsep leluhur dengan segala obyek penyembahannya adalah 

cara masyarakat menyembah atau menghormati masyarakat itu sendiri. Ide leluhur adalah 

ide sosial kekekalan jiwa. Jika jiwa dipandang bersifat abadi, itu hanya merupakan cara 

lain untuk mengatakan bahwa sementara individu dapat mati, suku (klan) akan hidup 

terus. Roh-roh leluhur tampak sebagai pecahan masa lalu sebuah suku, yang masih 

bertahan hingga sekarang. Roh-roh ini sering diasosiasikan dengan anggota suku, yang 

masih hidup dengan suatu cara, yang memberi setiap orang semacam jiwa ganda. Bagi 

Durkheim, jiwa yang satu ada di dalam diri manusia; sementara roh yang lain (dalam 

bentuk roh leluhur), ada di atas manusia, yang fungsinya adalah untuk mengontrol dan 

membantu jiwa yang pertama dalam melakukan tugasnya pada suku tersebut”.
20

 Setelah 

waktu berjalan, roh-roh ini mulai tumbuh kuat dan bermartabat. Dengan demikian konsep 

                                                             
17

 Emile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse, édition 6 (Paris, Quadrige/ PUF, 

2008), hlm. 50-51. 
18

 Bagi Durkheim, dalam hubungan antara masyarakat dan totem (obyek penyembahan), apa yang 

disembah oleh masyarakat suku aborigin bukan prinsip totem sebagai kekuatan yang tersembunyi, 

melainkan masyarakat itu sendiri. Totem sebagai obyek penyembahan adalah juga gambaran suku 

(klan) yang tampak dan kongkret. Dengan demikian, apa yang disembah oleh suku, yakni prinsip 

totemik, adalah juga suku itu sendiri, yang dipersonifikasikan dan digambarkan dalam imajinasi di 

bawah bentuk binatang dan tumbuhan, yang dapat dilihat dan bertindak sebagai totem. Singkatnya, 

totem adalah simbol dewa dan suku, karena itu dewa dan suku (klan) adalah sama. Emile 

Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse, hlm. 200. 
19

 Ibid., hlm. 282. 
20

 Ibid., hlm. 285-286.  



14 

 

jiwa dan kekekalannya muncul dari pemujaan prinsip totemik, maka setelah waktu 

berjalan, pemujaan pada dewa-dewa pada gilirannya muncul dari kekekalan jiwa leluhur. 

Dalam penelitiannya, di tahun 1990, yang termuat dalam Jurnal Bijdragen tot de 

Taal, Land-en Volkenkunde, dengan judul  “Wife-givers as ancestors and ultimate values 

in the Kei Islands”, Cecile Barraud menjelaskan bahwa bentuk relasi yan’ur-mang’ohoi 

berhubungan dengan kepercayaan akan leluhur.
21

 Baginya, relasi yan’ur-mang’ohoi ini 

bersifat hirarkis. Mang’ohoi sebagai pihak pemberi istri sangat dihormati, karena 

statusnya sebagai representasi dari kategori orang-orang mati: para duad-nit (tuhan-

orang-orang mati), yakni para leluhur dari aliran darah mereka. Yan’ur tidak hanya 

menghormati sanak keluarga mereka yang telah meninggal, tetapi juga orang-orang yang 

telah meninggal dari relasi-relasi mereka. Di berbagai kesempatan, orang membawa 

persembahan-persembahan yang diletakkan dalam rumah mang’ohoi. Tidak jarang 

digambarkan mang’ohoi dengan istilah duad-nit yang diberikan pada relasi ini sendiri. 

Dalam masyarakat Kei, saudara laki-laki ibu dilibatkan dalam banyak putusan sehari-hari. 

Saudara ibu memainkan sebuah peran penting dalam perkawinan sepupunya. Di waktu 

lampau, dalam perkawinan sepupu silang matrilateral, ia harus memberikan putrinya 

untuk kawin dengan keponaan laki-lakinya dan sebagai balasannya ia akan menerima 

harta kawin. Jika dia tidak memiliki seorang anak perempuan, maka dialah yang harus 

mencari dalam rahan-nya, artinya dalam keluarga-keluarga lain di lingkungan rahan-nya, 

seorang pemudi untuk dikawinkan dengan anak laki-laki yan'ur. 

Dengan demikian, berbekal landasan teoretis di atas kami dapat menelusuri 

pandangan masyarakat tentang para mang’ohoi sebagai asal-usul kehidupan dan asal-usul 

leluhur utama dalam konteks aliansi perkawinan yan’ur-mang’ohoi.  

Metode  

Metode penelitian yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah 

metode penelitian kualitatif. Metode ini berupaya untuk menggambarkan dunia 

kehidupan masyarakat “dari dalam,” dari sudut pandang orang yang diteliti. 

Dengan demikian, metode penelitian kualitatif ini diharapkan dapat menyajikan 

pemahaman yang lebih baik tentang kenyataan sosial dan memberi perhatian pada 

proses, pola-pola makna dan unsur-unsur struktural. Selain itu, penelitian 

kualitatif tidak hanya menggambarkan realitas, tetapi juga terbuka bagi segala 

                                                             
21

 Cecile Barraud,“Wife-givers as ancestors and ultimate values in the Kei Islands”, dalam 

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 146 (1990) no 2/3, Leiden, hlm. 196. 



15 

 

kemungkinan, dengan menjadikan hal-hal yang tidak diduga sebelumnya menjadi 

sumber refleksi dan membuat hal-hal yang tidak diketahui sebelumnya menjadi 

diketahui. 

Penelitian ini akan dilakukan dalam beberapa tahap sebagai berikut:  

1) Penelitian lapangan (field research).  

Penelitian ini akan dilakukan di beberapa desa di Kei-Maluku Tenggara. 

Artinya, peneliti akan mengambil waktu untuk tinggal selama masa penelitian 

di desa-desa tersebut.  

2) Pengumpulan data tentang budaya yan’ur-mang’ohoi.  

Pengumpulan data dilakukan dengan mengumpulkan data verbal dan data 

hasil observasi.  

a) Pengumpulan data melalui observasi akan dilakukan melalui observasi 

langsung (participant observation).  

b) Pengumpulan data verbal akan dilakukan melalui dua cara, yaitu 

wawancara dan diskusi kelompok (Group Discussion), misalnya mengikuti 

berbagai ritual yang merepresentasikan relasi sosial yan’ur-mang’ohoi: 

perkawinan, kematian dll. 

 Wawancara yang akan dilakukan adalah wawancara terfokus (focus 

interview), yakni wawancara yang berfokus pada subjek atau topik tertentu 

yang telah ditentukan sebelumnya, dan mencoba untuk mengumpulkan 

reaksi dan interpretasi dalam wawancara dengan bentuk-bentuk yang 

terbuka secara relatif.
22

 Wawancara akan dilakukan dengan tokoh-tokoh 

adat dan tokoh-tokoh masyarakat setempat yang diharapkan bisa 

memberikan informasi mengenai budaya yan’ur-mang’ohoi.  

                                                             
22

 Christel Hopf, “Qualitative Interviews: An Overview”, dalam A Companion to Qualitative 

Research, Eds. by: Uwe Flick, dkk., (London: Sage Publication, 2004), hlm. 205.   



16 

 

 Diskusi kelompok (group discussion) adalah usaha untuk membangun 

diskusi dengan orang-orang atau kelompok tertentu sebagai representasi 

masyarakat secara umum (macro-sosial).
23

  

Semua transkrip data ini diketik dan disusun menurut tahapan: reduksi 

data (Identifikasi dan pengkodean), kategorisasi (setiap kategori diberi nama yang 

jelas), sintesisasi (mencari kaitan antar kategori) dan menyusun hipotesa kerja 

(menjawab pertanyaan penelitian). 

Adapun analisis kualitatif akan mengikuti tiga proses, yakni 

mendeskripsikan, mengklarifikasi dan melihat bagaimana konsep-konsep yang 

muncul itu saling berkaitan satu dengan lainnya. Ini adalah proses siklis, dimana 

ketiganya saling berhubungan satu dengan yang lain.  

 

Pembahasan 

1. Metamorfosis Aliansi Perkawinan Yan’ur-Mang’ohoi 

Jika kita melihat sistim perkawinan yang terjadi di masa kini, maka dapat 

disimpulkan bahwa Masyarakat Kei pada umumnya telah bermetamorfosa dari struktur 

dasariah ke struktur kompleks sebagaimana dijelaskan oleh Lévi-Strauss. Secara umum, 

orang tua membiarkan anak-anak mereka bebas memilih siapa pun sebagai pasangan 

untuk dinikahkan di luar kelompok rahan atau fam, yang dianggap sebagai saudara. 

Dengan demikian mereka tidak lagi memiliki aturan-aturan tegas tentang pria atau 

perempuan mana yang harus dinikahi oleh anak-anak mereka. Bahkan, secara umum, 

banyak orang Kei beranggapan bahwa perkawinan antara seorang pemuda dengan anak 

perempuan dari saudara ibu bukan lagi perkawinan ideal, bahkan dianggap kurang baik 

bagi kesehatan keturunan.  

Meskipun demikian, di dalam masyarakat tradisional Kei, masih dapat ditemukan 

pengetahuan lengkap tentang perkawinan sepupu silang matrilateral sebagaimana telah 

dipraktekkan oleh para leluhur mereka. Hasil penelitian memperlihatkan bahwa 

masyarakat Kei pada umumnya tetap mempertahankan pemikiran-pemikiran warisan 

leluhur terkait dengan aliansi perkawinan, ritual adat, pandangan tentang leluhur dan 

                                                             
23

 Ralf Bohnsack, “Group Discussion and Focus Groups”, dalam A Companion to Qualitative 

Research, Eds. Uwe Flick, dkk., hlm. 216. 



17 

 

lainnya, meskipun secara praktek, mereka mulai meninggalkan struktur dasariah 

perkawinan sepupu silang matrilateral.  

Dengan demikian, metamorfosis aliansi perkawinan yan’ur-mang’ohoi lebih 

tertuju pada bentuk serta praktek perkawinan dan bukan pada kerangka pemikiran seputar 

yan’ur-mang’ohoi. Kerangka pemikiran warisan masa lampau ini tetap bertahan di dalam 

kepala para pemuka adat dan banyak warga masyarakat desa dan kota.  

2. Rahan  

Sebagaimana masyarakat-masyarakat tradisional lainnya, masyarakat tradisonal 

Kei hidup dalam kelompok-kelompok. Adapun kelompok sosial terkecil dalam 

suatu masyarakat, dimana terdiri dari beberapa keluarga dengan nama marga atau 

fam yang sama, disebut rahan. Dalam bahasa Kei, rahan berarti rumah. Namun 

rumah di sini bukan berarti rumah sebagai bangunan tempat tinggal, tetapi rumah 

dalam arti kesatuan sosial. Dalam arti yang terakhir, rahan menjadi kesatuan 

sosial dengan prinsip patrilineal dan eksogami.
24

  

Patrilineal berarti bahwa semua anggota rahan menggunkan satu nama diri (fam) 

yang berasal-usul dari garis keturunan ayah. Secara umum, yang menyandang 

nama fam ini adalah:  

1) Semua orang yang terlahir di dalam rahan tersebut, baik itu laki-laki maupun 

perempuan. Para lelaki akan terus menggunakan nama fam, meskipun ia 

menikah dan membentuk keluarga baru. Keluarga barunya pun akan tetap 

menjadi bagian dari rahan dimana ia berasal. Ini berbeda dengan perempuan. 

Para perempuan hanya menggunakan nama fam, seperti halnya saudara-

saudara mereka, ketika mereka belum menikah. Namun, jika mereka menikah, 

mereka berkewajiban meninggalkan nama fam-nya dan menggunakan nama 

fam suaminya. Itulah sebabnya, seorang perempuan Kei disebut vat marwutun 

(vat, perempuan dan marwutun, orang asing). Secara konseptual, perempuan 

adalah bagian dari sebuah rahan untuk “sementara waktu”, karena ketika ia 

kawin, ia akan meninggalkan rahan-nya dan bergabung dengan rahan 

suaminya. Di sini menjadi jelas bahwa di satu sisi sebuah rahan akan 

ditinggalkan oleh para perempuan yang lahir di rahan tersebut karena 

                                                             
24

  Semua kata rahan dalam karya ini dimengerti dalam arti ini. 



18 

 

perkawinan, tapi di sisi lain rahan tersebut akan menerima juga para 

perempuan yang masuk sebagai akibat dari perkawinan dengan para pria dari 

rahan tersebut.  

2) Selain itu nama fam digunakan juga oleh mereka yang diadopsi masuk dalam 

sebuah keluarga di dalam sebuah rahan. Di dalam masyarakat Kei, adopsi 

diadakan untuk berbagai kepentingan.  

3) Pada masa lampau sebagian dari para pelayan (sering disebut budak) 

mengikuti juga nama fam dari tuan mereka. Jika mereka berpindah tuan, 

mereka dapat meninggalkan fam dari tuan mereka yang lama dan 

menggunakan nama fam dari tuannya yang baru. Namun, ini bukan syarat 

yang mutlak, karena ada pula para pelayan yang tetap menggunakan nama fam 

mereka, meskipun mereka telah berganti tuan.   

Selain prinsip patrilineal, rahan juga mengandung prinsip eksogami. Eksogami 

berarti seorang pria akan kawin dengan seorang perempuan yang bukan berasal 

dari rahan-nya. Untuk beberapa rahan yang besar, artinya tidak berlaku di semua 

rahan, seorang pria dapat menikah dengan seorang perempuan dengan nama fam 

yang sama, tetapi perempuan itu berasal dari rin yang berbeda. 

3. Yan’ur-mang’ohoi 

Telah dijelaskan di atas bahwa karena seorang pria tidak dibolehkan menikah 

dengan seorang perempuan yang berasal dari rahan-nya, maka perkawinan 

masyarakat Kei adalah aliansi yang mempertemukan seorang pria dan seorang 

perempuan dari dua rahan yang berbeda. Dalam arti ini rahan yan'ur adalah 

rumah asal suami, sedangkan rahan mang'ohoi adalah rumah asal istri. Seorang 

perempuan akan meninggalkan rahan-nya dan masuk menjadi bagian dari anggota 

rahan suaminya. 

Pada bagian ini kami akan menjelaskan arti dari yan’ur dan mang’ohoi. Dan untuk 

memberikan penjelasan yang baik dan terstruktur, akan dimulai dengan 

menjelaskan terlebih dahulu mang’ohoi dan selanjutnya yan’ur.  

 



19 

 

Mang'ohoi 

Kata mang’ohoi secara harafiah berarti «orang-orang desa» (mang: orang-

orang, ohoi: desa), atau orang-orang yang mendiami suatu desa. Kata ohoi dalam 

bahasa Kei menunjuk baik tempat maupun para penduduknya. Artinya, ohoi 

adalah masyarakat desa dalam totalitasnya. Mereka yang berasal dari sebuah desa 

memiliki suatu relasi khusus dengan desa mereka, yang telah dibangun oleh para 

leluhur mereka dan yang adalah tempat dimana mereka dimakamkan. Dengan 

demikian, meskipun kata mang’ohoi menunjuk rumah asal dari perempuan yang 

menikah, tetapi kata ini sesungguhnya menjelaskan secara istimewa dan partikuler 

pada para pria dan bukan para perempuan, karena dalam tradisi masyarakat Kei 

tradisional, para pria-lah yang tinggal sebagai anggota masyarakat desa. Itu berarti 

bahwa yang menjadi sudut pandang yan’ur dalam setiap perkawinan adalah 

saudara-saudara dari perempuan yang kini telah menjadi bagian dari yan’ur. Hal 

ini terjadi karena, bila dalam sebuah perkawinan, sang perempuan telah 

meninggalkan nama fam dan rahan-nya, dan menggunakan nama fam suaminya 

dan menjadi anggota rahan suami, saudara-saudara dari perempuan tersebut tetap 

menggunakan fam mereka sampai akhir hayatnya. Dalam arti ini saudara-saudara 

dari si perempuan tersebut merepresentasikan rahan mango’hoi, dalam relasi 

dengan rahan suaminya, yang adalah rahan yan’ur.
25

    

Penjelasan di atas akan lebih jelas bila istilah mang’ohoi dihubungkan 

dengan ungkapan mel ohoi duan. Mel atau mel-mel berarti « bangsawan, luhur, 

besar dan agung ». Ohoi duan berarti « tuan-tuan desa », yang berarti “mereka 

berasal dari desa”. Sebaliknya, ungkapan ini adalah antonim dari ungkapan yang 

telah disebut di atas, marvutun (asing), yang menggambarkan mereka yang bukan 

dari desa, bukan dari tanah yang kini didiami. Mel ohoi duan adalah « tuan » dan 

serentak adalah pelayan dari tanah yang darinya ia berasal. 

                                                             
25

 Van Wouden mencatat bahwa: “Fam, yang dihubungkan melalui perkawinan itu disebut janur 

dan mangohoi. Mangohoi berarti “masyarakat desa” dan yang dimaksud pertama-tama adalah 

penduduk prianya, karena yang pria itu yang tinggal di desa. Sebaliknya, istri-istri desa, yang 

karena pernikahan harus meninggalkan desa, disebut marwutun “orang asing”, sedangkan 

perempuan yang karena perkawinan menetap di desa disebut juga mangohoi. Jan’ur – dari janan 

uran, anak-anak dari saudari-saudari, adalah anak-anak gadis yang dikawinkan di luar desanya 

serta keturunan mereka. Jadi mangohoi adalah fam yang menyediakan istri, dan janur adalah yang 

menerima mereka.” F.A.E van Wouden, Types of social structure in eastern Indonesia, hlm. 11. 



20 

 

Dengan demikian ungkapan mel ohoi duan berarti « penduduk yang benar 

dari sebuah desa ».
26

 

Dengan demikian, dapat disimpulkan di sini bahwa mang’ohoi itu berarti 

masyarakat pria, yang terasosiasi pada desa, atau dengan kata lain pada lokalitas 

dan tanah. Ketika mang’ohoi disebut mel ohoi duan, maka pada posisi ini 

mang’ohoi dihormati dalam hubungan dengan desa yang dengannya mereka 

teridentifikasi, dan dihubungkan pula dengan masyarakat dimana mereka adalah 

anggota masyarakat tersebut.  

Yan’ur 

Kata yan'ur berarti “anak saudari” (yanan, anak; uran, saudari). Dalam kosa-kata 

kekerabatan, kata uran berarti saudari dari seorang pria dan saudara dari seorang 

perempuan. Jika orang menggunakan kata ini dari sudut pandang saudara dari seorang 

perempuan, maka kata tersebut menggambarkan si perempuan tersebut dan saudarinya 

yang lain. Ini berarti kata tersebut menekankan suatu relasi antara saudara dan saudari. 

Bila kata yanan berarti anak, maka ungkapan yan'ur hendak menjelaskan “anak-saudari” 

dari sudut pandang seorang saudara. Hal ini menjadi lebih jelas, jika kita memahami 

sebutan yang umum dipakai dalam aliansi perkawinan yan’ur-mang’ohoi, dimana mereka 

yang berasal dari mang’ohoi akan menyebut mereka yang berasal dari rahan yan’ur 

dalam ungkapan yanang-urang (anakku-saudariku), karena perempuan dari rahan 

mang’ohoi telah kawin ke rahan yan’ur, dan yang telah memberikan kepada yan’ur 

sejumlah anak. 

Jika kita kembali ke awal terciptanya aliansi perkawinan yan'ur-mang'ohoi, 

artinya kembali ke aliansi primordial, rahan yan'ur adalah sebuah rahan yang datang 

meminta seorang perempuan kepada rahan mang’ohoi. Dengan kata lain, rahan ini telah 

datang meminta kepada rahan, yang kemudian menjadi mang'ohoi-nya, seorang 

perempuan sebagai istri bagi seorang pria dari rahan-nya. Dengan demikian, ungkapan 

mang’ohoi mengindikasikan bahwa istri-istri telah diberikan dalam sebuah perkawinan 

kepada orang-orang yang datang dari luar (desa lain atau rahan lain).  

Sampai di sini kita baru menyinggung sedikit ide tentang datang dari luar. 

Namun, lebih jauh dari itu dapat ditemukan di sini relevansi dari apa yang telah disebut di 

atas, ungkapan vat marvutun, (vat, perempuan dan marvutun, asing, dari luar). Seorang 

                                                             
26

 Refo, Ignasius S.S., MA., Manusia Kei Relasi-relasi Sekitar Kematian (Yogyakarta: Gunung 

Sopai), hlm. 66. 



21 

 

perempuan tinggal dan hidup dalam rumah orang tuanya, tetapi secara konseptual ia telah 

dianggap sebagai yang asing, karena ia akan menikah, keluar dari rahan-nya dan menjadi 

anggota dari rahan suaminya.  

Dengan demikian, yang dapat disimpulkan di sini adalah jika kata mang'ohoi 

terasosiasi pada masyarakat pria, lokalitas dan tanah, maka kata yan'ur terasosiasi pada 

perempuan, kekerabatan, dan lebih persis hubungan antara saudara dengan saudarinya. 

Kata yan’ur menjelaskan anak-anak perempuan dari sebuah rahan yang menikah ke luar 

dari rahan dan desanya, beserta keturunan-keturunan mereka.  

Yan’ur-mang’ohoi sebagai suatu kesatuan integral 

Jika kita mengamati dengan saksama, ungkapan yan’ur-mang’ohoi sungguh-

sungguh menegaskan rahan asal dari seorang perempuan dalam hubungan perkawinan. 

Jika digambarkan dalam hubungan saudara-saudari, sebagai mang’ohoi, maka rahan ini 

menggambarkan saudara dari si saudari, yang terikat pada lokalitas, tanah dan desa. 

Sementara itu, sebagai yan’ur, rahan ini menggambarkan saudari dari si saudara, yang 

pergi menikah ke luar lokalitas, tanah dan desanya. Dalam arti ini kata yan’ur 

mengungkapkan saudari dari si saudara beserta anak-anak dari si saudari tersebut. 

Dengan demikian ungkapan yan’ur-mang’ohoi adalah ungkapan saudara-saudari, 

kakak dan adik. Dalam arti ini yan'ur adalah sebuah bagian konstitutif mang'ohoi dan 

mang’ohoi adalah bagian konstitutif dari yan’ur. Jadi yan'ur dan mang'ohoi membentuk 

suatu kesatuan integral.
27

Meskipun demikian, jika aliansi perkawinan yan’ur-mang’ohoi 

dilihat hanya sebagai hubungan dua rahan, maka posisi kedua rahan ini secara 

konseptual tidaklah sejajar. Dalam banyak cara yan’ur selalu diposisikan penuh hormat 

kepada mang'ohoi-nya, dan dalam arti ini mang'ohoi dianggap memiliki status lebih 

tinggi dari yan'ur. Namun, ungkapan « status yang lebih tinggi » harus dipahami dengan 

baik, karena ungkapan ini terlalu tegas jika dilihat dalam konteks hidup sehari-hari. Status 

lebih tinggi bukan sebuah status absolut. Sebuah rahan tidak selamanya yan’ur dan tidak 

selamanya pula mang’ohoi. Sebuah rahan, serentak menjadi yan’ur untuk sebuah rahan 

lain dan menjadi mang’ohoi untuk rahan lainnya pula. Bahkan mungkin pula terjadi, 

sebuah rahan menjadi yan'ur pada sebuah generasi dan berubah menjadi mang'ohoi pada 

generasi yang lain. Jadi status lebih tinggi bukan karena tingkatan dalam masyarakat, 

tetapi karena hubungan tersebut.  

                                                             
27

 Lih. Cécille Barraud, “Le bateau dans la société ou la société dans en bateau ? Image et réalité 

du voilier pour la société de Tanimbar-Evav (Kei, Indonésie de l‟est) “, dalam Anthropologie 

Maritime, cahier no 5, 1995, hlm. 200. 



22 

 

4. Mang’ohoi sebagai Asal-usul Kehidupan 

Sebagaimana telah dijelaskan di atas, mang'ohoi memiliki kedudukan yang 

istimewa dalam aliansi perkawinan yan’ur-mang’ohoi. Dari sudut pandang yan’ur, 

perempuan yang berasal dari rahan mang’ohoi adalah pemberi kehidupan atau menjadi 

salah satu sumber keturunan, yang melahirkan anak-anak bagi rahan mereka. Dalam 

konteks ini mang'ohoi dapat dipandang sebagai « asal-usul »
28

 masyarakat ohoi, dan dasar 

atau akar, utin, dari yan'ur.  

Untuk menjelaskan tentang mang’ohoi sebagai asal-usul, dalam bahasa Kei 

dikenal dua ungkapan, yakni utin kain dan nit utin. Ungkapan utin kain secara 

harafiah berarti permulaan, karena terdiri dari kata utin, yang berarti “pangkal  

dari sebuah pohon, bawah dan penyebab”, sedangkan kain kain yang berarti asal-

usul dan silsilah. Dengan demikian utin kain menunjuk pada sanak saudara yang 

menjadi asal-usul. Jika rahan mang’ohoi disebut sebagai mang’ohoi utin kain, 

maka itu berarti rahan tersebut adalah pemberi para perempuan sejak semula bagi 

sebuah rahan yan’ur. Dengan demikian, ketika seorang pria dalam posisi yan'ur 

menyebut sebuah rahan mang’ohoi, yang darinya ibunya berasal, sebagai utin 

kian, maka ia tereferensi secara spesipfik pada asal dari hidupnya sendiri dan asal-

usul dari rahan-nya; sedangkan untuk rahan yan'ur, ia merepresentasikan « benih 

dari tumbuhan », yang darinya rahan-nya bertumbuh berkembang.  

          

         Mang’ohoi tuar tom 

 

     

 

 

 

    

    

 

     Mang’ohoi utin 

     

 

     

         Mang’ohoi maduan 

        EGO       

 

Ungkapan mang’ohoi utin kain dapat juga dibandingkan dengan mang’ohoi tuar 

tom. Tuar tom berarti « dasar atau fondasi sejarah ». Jika orang menyebut sebuah rahan 

                                                             
28

 Kata « asal-usul » tidak dapat dipahami di sini secara harafiah. Mang’ohoi bukan sebagai 

sumber terciptanya sebuah rahan. Tetapi kata ini menjelaskan posisi dari rahan mang’ohoi sebagai 

salah satu pemberi keturunan dari rahan yan’ur. Dengan demikian ungkapan ini adalah sebuah 

ungkapan hormat.   



23 

 

sebagai mang’ohoi tuar tom, maka ia ingin menjelaskan bahwa mang’ohoi tersebut 

adalah pemberi istri pada mulanya (tiga generasi sebelumnya dari Ego). Dengan 

demikian, aliansi perkawinan pada tingkat pertama (mang’ohoi maduan) menggambarkan 

rahan mangohoi darimana ibu berasal dan menjadi tempat lahir Ego. Di sini Ego-lah 

yang menyebut rumah ibu dengan sebutan demikian. Ego menyebut tingkat kedua 

sebagai mang’ohoi utin, yakni rahan mang’ohoi darimana nenek dari pihak ibu berasal. 

Sedangkan, Ego menyebut tingkat yang ketiga sebagai mang’ohoi tuar tom, yakni rahan 

darimana ibu dari nenek dari pihak ibu berasal.  

Di samping istilah utin kain, ada pula istilah vu’un yang berarti yan’ur 

dalam relasi asali. Ungkapan lengkap dari relasi ini adalah: utin kain–vu’un. 

Hubungan antara yan’ur dan vu’un tidak dapat dipisahkan. Ketika seorang pria 

hendak menikah dengan rahan primordialnya, ia pada tempatnya mengatakan 

bahwa “ini adalah mang’ohoi-ku, jadi saya adalah vu'un-nya”, sebaliknya pihak 

meng’ohoi akan mengatakan bahwa “ini adalah vu'un-ku”. Dengan demikian, 

ketika seorang anak laki-laki telah menikahi sepupunya, anak dari saudara ibunya, 

orang mengatakan: “ia melakukan sebuah pernikahan vu’un”, yang berarti di sana, 

ia memperbaharui aliansi perkawinan dengan mang’ohoi tradisionalnya.
29

 

Selain utin kain, mang’ohoi juga pada saat kematian disebut sebagai nit 

utin (nit, orang mati; utin, dasar atau akar). Dengan ungkapan ini, mang’ohoi 

dianggap sebagai pemilik jenazah. Ini berarti jika seorang pemuda meninggal, 

maka rahan yang dianggap secara konseptual sebagai pemilik jenazah tersebut 

adalah rahan dari mana ibunya berasal, yang direpresentasikan oleh saudara ibu. 

Sesuai dengan namanya, nit utin, mang’ohoi dianggap sebagai asal-usul dari dia 

yang meninggal.  

Sebagai pemilik jenazah, mang’ohoi diperlakukan secara istimewa dan penuh 

hormat dalam berbagai upacara dan ritual. Rahan mang’ohoi turut terlibat pula 

dalam menentukan hari pemakaman. Namun, dari pihak mang’ohoi sebagai nit 

utin, mereka menunjukkan kedekatan dan rasa memiliki lewat tangisan dan 

gerakan tubuh, seperti memeluk dan jika dapat mencium jenazah.  

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa secara konseptual orang 

Kei melihat mang’ohoi sebagai asal-usul kehidupan. Gambaran modern tentang 

                                                             
29

 Barraud, Tanebar-Evav Une Société de Maisons Tournée vers le large (Cambridge dan Paris: 

Cambridge University Press dan Editions de la Maison des Sciences de l'Homme, 1979), hlm. 168. 



24 

 

prokreasi, yakni pertemuan antara sel telur dan sperma, belum menjadi alam pikir 

mereka. Dengan demikian, alam pikir tradisional memberi prioritas bagi 

perempuan sebagai asal-usul kehidupan. Itu berarti asal-usul seseorang mengikuti 

garis perempuan, yakni ibunya, lalu neneknya dari sisi ibu, dan ibu dari neneknya 

dari sisi ibu dan seterusnya, meskipun sistim kekerabatan masyarakat Kei adalah 

patrilineal.   

5. Mang’ohoi sebagai Asal-usul Leluhur Utama 

Kategori leluhur dalam tradisi Kei bersifat umum dan cenderung kabur. Tidak 

ada cukup informasi tentang siapa itu leluhur. Apakah semua yang telah meninggal 

adalah leluhur? Apakah leluhur adalah kaum kerabat kita yang telah lama meninggal dan 

tidak dikenal? Pertanyaan akan semakan sulit dan membingungkan, bila dihubungkan 

dengan kualitas hidup, kategori usia dan lain sebagainya. Namun lewat berbagai 

informasi, dapat ditemukan sejumlah pandangan umum tentang leluhur Kei dan 

bagaimana leluhur mang’ohoi dianggap sebagai leluhur utama.   

Leluhur sebagai kategori orang-orang mati dalam Bahasa Kei dikenal dengan 

sebutan nit. Sebagaimana dijelaskan Durkheim, dalam masyarakat Kei dikenal pula apa 

yang disebut sebagai ide sosial kekekalan jiwa. Kata leluhur, yang selalu dipahami dalam 

bentuk jamak, adalah mereka yang pernah hidup di masa lampau, yang telah wafat dan 

kini diyakini tetap hidup. Dengan kata lain, leluhur adalah manusia biasa yang diilahikan 

atau dituhankan, karena mereka dianggap memiliki kemampuan untuk mengintervensi 

hidup manusia berupa perlindungan atau pun musibah.  

Dalam bahasa Kei, dikenal istilah duad nit. Ungkapan ini dapat dipahami dalam 

dua arti. Pertama, duad-nit sesuai terjemahan aproksimatif berarti Tuhan (duad) dan 

leluhur (nit). Secara umum orang Kei, baru merasa lengkap jika memohon kepada Tuhan 

dan leluhur mereka. Kata duad tentu tidak lagi dipahami sebagai duad ler vuan, tuhan 

matahari bulan, tetapi Tuhan sebagaimana diyakini oleh orang Kristen atau Muslim. 

Namun bagaimana dengan leluhur (nit)? Siapa leluhur yang dituju dalam permohonan? 

Apakah leluhur desa, leluhur dari rahan si pemohon atau leluhur siapa? 

Untuk menjawab ini, adalah penting untuk memahami arti kedua dari duad nit, 

yakni tuhan-leluhur. Di sini duad nit tidak dipahami sebagai dua entitas yang berbeda, 

tetapi satu entitas saja, yakni leluhur yang diilahikan atau dituhankan, sebagaimana 

dipahami oleh Cecile Barraud. Ini adalah leluhur utama yang direpresentasikan oleh 

mang’ohoi. Dalam prakteknya, ketika seorang anak sakit, maka orang tuanya akan 



25 

 

mengantar sirih-pinang kepada rahan darimana ibu anak tersebut berasal, yang 

direpsentasikan oleh saudara ibu, agar memohon pertolongan kepada para leluhur rahan 

ibu. Dalam tindakan ini, leluhur dari rahan ibu dianggap sebagai asal-usul dari anak yang 

sakit tersebut.  

Sebagai perbandingan dengan masyarakat Kei di pulau Tanimbar-Kei, Cécile 

Barraud dalam bukunya Tanebar-Evav une société de maisons tournée vers le large 

menulis :  

 Di antara duad-nit ini seperti di antara para pemberi, beberapa dihormati 

lebih dari yang lain, tetapi orang-orang mati dari aliran yang sungguh dari 

saudara ibu, yang adalah itin kan, lebih nyata dalam hidup sehari-hari. 

Mereka merepresentasikan sebuah instansi yang bersifat menghukum yang 

melaluinya orang berbalik pada setiap masalah atau pada setiap kesalahan. 

Sebuah ungkapan mengatakan: «tunggulah sedikit sampai duad-

nit menghukummu» (jika engkau melakukan kesalahan besar). Jadi orang 

dapat menjadi akrab dengan duad-nit-nya karena masalah sehari-hari 

berhubungan dengannya, tetapi orang menandai mereka sebuah hormat yang 

besar. Jika semua kemenakan disebut tanpa pembedaan yanan duan oleh 

paman-paman mereka, satu dari mereka ini, paman dari pihak ibu, dibedakan 

sebagai duad-nit; jadi relasi dengan paman ini ditekankan oleh relasi yang 

penting dengan orang-orang mati.
30

 

Dalam hubungan dengan leluhur, saudara ibu (mang’ohoi) memainkan peran 

penting dalam hubungan dengan anak dari saudarinya (yan’ur-nya), teristimewa dalam 

hal perkawinannya. Di waktu lampau, ia pun harus memberikan putrinya untuk kawin 

dengan keponaannya dan sebagai balasannya ia akan memperoleh harta kawin. Jika dia 

tidak memiliki seorang putri, maka dialah yang harus mencari dalam rahan-nya, artinya 

dalam keluarga-keluarga lain di lingkungan rahan-nya, seorang putri untuk dikawinkan 

dengan anak yan'ur-nya. Dengan cara demikian, saudara ibu (mang’ohoi) memiliki 

pengaruh atas kehidupan dan kematian dari keponakannya ini dan dari sisi kepoanakan, 

rahan dari ibu adalah rahan asalnya, rahan dimana ia terhubung bukan hanya dengan 

saudara ibunya tetapi juga dengan para leluhurnya. 

Ide tentang leluhur berhubungan juga dengan kehadiran sebuah rahan di masa 

lampau, yang masih bertahan hingga kini. Itu artinya, meskipun manusia dapat mati, 

tetapi jiwa manusia tetap abadi, dan jiwa yang abadi berhubungan dengan kekekalan 

sebuah rahan. Leluhur adalah pecahan masa lalu sebuah rahan, yang masih bertahan 

hingga sekarang. Laluhur sering juga dianggap sebagai anggota suku, yang dengan suatu 

                                                             
30

 Cécille Barraud, Tanebar Evav une société de maisons tournée vers le large, hlm. 164. 



26 

 

cara masih hidup di dunia yang lain, yang ada untuk mengontrol dan membantu jiwa dari 

anggota rahan dan pancaran darah mereka.  

6. Yan’ur-mang’ohoi dalam ritual perkawinan 

 Dalam hubungan dengan posisi mang’ohoi sebagai asal-usul keturunan dan asal-

usul leluhur utama, maka pada salah satu tahap perkawinan, rahan yan’ur akan 

menyerahkan harta kawin yang secara umum disebut flurut nit. Pada kesempatan ini 

diangkap permohonan kepada para leluhur mang‟ohoi untuk menyertai dan merestui 

perkawinan yang terjadi. Ada beberapa istilah yang digunakan, yang sesuai dengan 

peruntukkannya, yakni nit vatvatuk (malur nit), nit saksak dan nit rahan tel. Mas kawin 

nit vatvatuk terdiri atas satu gelang satu tail dan uang secukupnya. Selanjutnya, akan 

diserahkan pula mas kawin nit saksak, berupa satu gelang satu tail dan uang secukupnya. 

Akhirnya, diserahkan pula mas kawin nit rahan tel, berupa satu gelang dan uang 

secukupnya. Semua mas kawin ini dipandang sebagai sirih pinang yang diperuntukkan 

bagi leluhur mang’ohoi untuk memohon silih, pengampunan, restu dan perlindungan.
31

 

Namun yang berbeda menunjukkan lapisan leluhur dari tiga rahan mang’ohoi 

yang terkait dengan perkawinan tersebut. Mas kawi nit vatvatuk diserahkan oleh rahan 

yan’ur, yakni rumah pemuda, kepada rumah mang’ohoi, yakni rumah pemudi, yang 

diwakili oleh kepala rahan atau kepala marga-nya. Dengan demikian, leluhur yang dituju 

adalah leluhur dari rahan mang’ohoi dari perempuan yang menikah. Leluhur ini disebut 

nit rahan duan. Selanjutnya, mas kawin nit saksak diserahkan oleh rahan yan’ur kepada 

rahan mang’ohoi dari ibu perempuan yang menikah. Yang menerima mas kawin ini 

adalah saudara laki-laki sulung, yang merepresentasikan rumah asal ibu. Leluhur yang 

dituju adalah leluhur dari rumah asal ibu, yang disebut nit renan entav-tav. Akhirnya mas 

kawin nit rahan tel diserahkan oleh rahan yan’ur kepada rahan mang’ohoi nenek dari 

perempuan yang kawin dari sisi ibu. Dengan demikian, leluhur yang dituju dari mas 

kawin ini adalah leluhur dari rahan nenek dari sisi ibu, karena itu disebut nit bunte entav-

tav.
32

 

Garis keturunan yang dipakai dalam penyerahan mas kawin-mas kawin ini adalah 

dari sisi perempuan (mang’ohoi), yang juga menggambarkan tiga tingkatan leluhur. 

Adapun bahan material mas kawin pada umumnya sama saja, yakni gelang emas satu tail 

dan uang secukupnya. Semua ini memberikan penegasan bahwa mang’ohoi, apapun 

                                                             
31

 Anton Ohoira SS., Kei Alam, Manusia, Budaya dan Beberapa Perubahan (Yogyakarta: Sibuku, 

2016), hlm. 252. 
32

 Ibid., hlm. 253.  



27 

 

tingkatannya, mendapat posisi istimewa dari yan’ur, karena sebagai pemberi dan asal-

usul perempuan; mereka pun dipandang sebagai pemberi “kehidupan” bagi generasi yang 

baru dalam perkawinan yang terjadi. 

7. Yan’ur-mang’ohoi dalam ritual kematian 

 Sebagaimana telah dijelaskan bahwa dalam peristiwa kematian, rahan mang’ohoi 

dari disebut nit utin (akar dari orang mati). Rahan ini dianggap sebagai pemilik jenazah. 

Oleh karena itu, dalam suatu kematian rahan yan’ur akan menyampaikan kematian 

tersebut kepada rahan nit utin. Tindakan ini pararel dengan peristiwa perkawinan, dimana 

rahan yan’ur harus mengunjungi rahan mang’ohoi untuk meminang anak perempuan. 

Setelah itu kita akan menemukan sebuah tindakan sebaliknya, dimana rahan nit utin 

harus pergi ke rahan yan’ur. Kunjungan mang’ohoi nit utin ini dapat dipahami sebagai 

kunjungan rahan asal dari dia yang meninggal, dimana dia adalah anggotanya.  

Jika pada saat perkawinan, mang’ohoi memberikan fa’an fniluk (pakaian dan 

makanan), di dalam kematian, rahan nit utin memberikan pakaian untuk membungkus 

jenazah dan piring-piring untuk diletakkan di dalam peti. Di sini dapat ditemukan 

tindakan yang sejajar antara perkawinan dan kematian dari sudut mang’ohoi. Jika dalam 

perkawinan, mang’ohoi membekali anak perempuannya, yang diibaratkan berlayar 

meninggalkan rumahnya, desanya dan pulaunya dengan memberikan pakaian dan 

makanan, maka dalam kematian rahan nit utin bertanggung-jawab dengan memberikan 

pakaian pembungkus jenazah dan piring.  

Melewati kurun waktu tertentu setelah pemakaman, sebuah meriam (nit vokan) 

diberikan oleh rahan yan’ur, yakni rumah dari dia yang meninggal, kepada rahan nit utin 

untuk ”mengganti tubuh”, yang meninggal dan sebagai balasan atas apa yang telah 

diberikan rahan nit utin pada saat kematian. Tindakan ini adalah sebuah bentuk 

pengulangan dari perkawinan, dimana yan’ur telah menyerahkan sebuah meriam kepada 

rahan mang’ohoi. Meriam-meriam ini memiliki arti yang sama, yakni ”mengganti 

tubuh”: pertama, untuk ”mengganti tubuh” ibu yang menikah dan kedua, untuk 

”mengganti tubuh” dari keturunannya yang meninggal.      

Kesimpulan  

1. Masyarakat Kei telah meninggalkan struktur dasariah dari perkawinan ke struktur 

kompleks sebagaimana dijelaskan oleh Lévi-Strauss. Namun, perubahan ini lebih 



28 

 

condong pada bentuk dan praktek perkawinan, dan bukan pada kerangka konseptual 

seputar aliansi perkawinan yan’ur-mang’ohoi.  

2. Aliansi Perkawinan masyarakat Kei bukan hanya mempersatukan dua pribadi tetapi 

dua rahan. Rahan adalah satu kesatuan sosial dengan prinsip patrilineal dan 

eksogami.  Patrilineal berarti bahwa semua anggota rahan menggunkan satu nama 

diri (fam) yang berasal-usul dari garis keturunan ayah dan eksogami berarti seorang 

pria akan kawin dengan seorang perempuan yang bukan berasal dari rahan-nya.  

3. Rahan yan'ur adalah rumah asal suami, sedangkan rahan mang'ohoi adalah rumah 

asal istri. Seorang perempuan akan meninggalkan rahan-nya dan masuk menjadi 

bagian dari anggota rahan suaminya.  

4. Dalam aliansi yan’ur-mang’ohoi, rahan mang’ohoi dihormati dalam hubungan 

dengan desa, yang dengannya mereka teridentifikasi, dan dihubungkan pula dengan 

masyarakat dimana mereka adalah anggotanya. Jika kata mang'ohoi terasosiasi pada 

lokalitas, maka kata yan'ur terasosiasi pada sistim kekerabatan, dan secara khusus 

hubungan antara saudara dengan saudarinya. Dari sudut pandang mang’ohi, kata 

yan’ur menjelaskan anak-anak perempuan dari sebuah rahan mang’ohoi, yang 

menikah ke luar dari rahan-nya dan desanya, beserta keturunan-keturunan mereka. 

Dengan demikian, ungkapan yan’ur-mang’ohoi adalah ungkapan saudara-saudari, 

kakak dan adik. Yan'ur adalah bagian konstitutif mang'ohoi dan begitu pula 

mang’ohoi adalah bagian konstitutif dari yan’ur. Jadi yan'ur dan mang'ohoi 

membentuk suatu kesatuan integral. 

5. Dalam aliansi perkawinan yan’ur-mang’ohoi, posisi kedua rahan yang beraliansi 

tidak sejajar. Mang’ohoi dihormati dan memiliki kedudukan yang dipandang lebih 

tinggi dari yan’ur. Alasan mang'ohoi memiliki kedudukan yang istimewa dalam 

aliansi ini adalah posisi mang’ohoi yang dipahami sebagai asal-usul kehidupan. Dari 

sudut pandang yan’ur, perempuan yang berasal dari rahan mang’ohoi adalah pemberi 

kehidupan dan sumber keturunan, yang melahirkan anak-anak bagi rahan mereka. 

Dalam konteks ini mang'ohoi dapat dipandang sebagai « asal-usul » masyarakat ohoi, 

dan dasar atau akar, utin, dari yan'ur.  

6. Hal lain yang memperlihatkan posisi istimewa mang’ohoi adalah posisi mang’ohoi 

sebagai asal-usul leluhur utama bagi yan’ur.  Leluhur sebagai kategori orang-orang 

mati dalam Bahasa Kei dikenal dengan sebutan nit. Kata ini, yang selalu dipahami 

dalam bentuk jamak, adalah mereka yang pernah hidup di masa lampau, yang telah 

wafat dan kini diyakini tetap hidup. Mereka kini dianggap memiliki kemampuan 



29 

 

untuk mengintervensi manusia yang hidup berupa perlindungan atau pun memberikan 

musibah. Di antara para leluhur, bagi yan’ur, mang’ohoi merepresentasikan leluhur 

utama. Dalam prakteknya, ketika seorang anak sakit, maka orang tuanya akan 

mengantar sirih-pinang kepada rahan darimana ibu anak tersebut berasal, yang 

direpsentasikan oleh saudara ibu, agar memohon pertolongan kepada para leluhur 

rahan ibu. Dalam tindakan ini, leluhur dari rahan ibu dianggap sebagai asal-usul dari 

anak yang sakit tersebut.  

7. Posisi mang’ohoi sebagai asal-usul kehidupan dan asal-usul leluhur tampak pula 

dalam ritual perkawinan dan kematian. Dalam perkawinan, pihak yan’ur 

menyerahkan mas kawin yang ditujukkan kepada 3 leluhur mang’ohoi (rahan 

mang’ohoi dari perempuan yang dipinang, rahan mang’ohoi dari ibunya dan rahan 

mang’ohoi neneknya) dengan nama nit vatvatuk (malur nit), nit saksak dan nit rahan 

tel. Dalam kematian rahan mang’ohoi disebut nit utin (akar dari orang mati). 

Mang’ohoi dianggap sebagai pemilik jenazah. Rahan nit utin memberikan pakaian 

untuk membungkus jenazah dan piring-piring untuk diletakkan di dalam peti. 

Melewati kurun waktu tertentu, sebuah meriam (nit vokan) diberikan oleh rahan 

yan’ur, kepada rahan nit utin untuk « mengganti » tubuh yang meninggal dan sebuah 

tindakan balasan atas apa yang telah diserahkan rahan nit utin pada saat kematian.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Barraud Cécille,  “Kei Society and the Person. An approch through Childbirth and 

Funerary,” Ethnos 55: 3-4 (1990). 

_____________,  “Le bateau dans la société ou la société dans en bateau ? Image et réalité du 

voilier pour la société de Tanimbar-Evav (Kei, Indonésie de l‟est) “, dalam Anthropologie 

Maritime, cahier no 5.  

_____________, « Notes sur la situation religieuse dans l‟archipel de Kei aux 

Moluques », dalam Le Banian No 13 Juin 2013.  

____________, Tanebar-Evav Une Société de Maisons Tournée vers le large, 

Cambridge dan Paris: Cambridge University Press dan Editions de la 

Maison des Sciences de l'Homme, 1979. 

_____________, “Wife-givers as ancestors and ultimate values in the Kei 

Islands”, dalam Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 146 (1990) 

No. 2/3, Leiden. 

Bohnsack Ralf, “Group Discussion and Focus Groups”, dalam A Companion to 

Qualitative Research, Eds. Uwe Flick, dkk. 



30 

 

Dumont Louis, « Marriage Alliance » dalam International Encyclopedia of the 

Social Sciences 10.  

Emile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse, édition 6, Paris, 

Quadrige/ PUF, 2008. 

Ghasarian Christian,  Introduction à la parenté, Paris: Edition du Seuil, 1996. 

Godelier Maurice, Métamorphoses de la parenté, Paris: Champs essais, 2010.  

Hopf Christel,  “Qualitative Interviews: An Overview”, dalam A Companion to 

Qualitative Research, Eds. by: Uwe Flick, dkk., London: Sage 

Publication, 2004.  

Koentjaraningrat, Sejarah Teori Antropologi I, Jakarta: UI Press : 1980. 

Lévi-Strauss Claude, Les structures élémentaires de la parenté, Berlin dan New 

York: Mouton de Gruyter, 1949. 

Ohoira Anton SS., Kei Alam, Manusia, Budaya dan Beberapa Perubahan, 

Yogyakarta: Sibuku, 2016. 

Refo, Ignasius S.S., MA., Manusia Kei Relasi-relasi Seputar Kematian, 

Yogyakarta: Gunung Sopai. 

 __________, « Perkawinan Tradisional Masyarakat Kei dalam Perspektif Teori 

Kekerabatan Claude Lévi-Strauss”, dalam Jurnal Logos Vol. V No. 2 

Desember 2013. 

van Wouden, F.A.E., Types of social structure in eastern Indonesia, Leiden: The 

Hague-Martinus Nijhoff, 1968. 

Zimmerman Francis,  Enquête sur la parenté, Paris: Puf, 1993. 

 


