
 

 

 

METAMORFOSA DALAM RELASI YAN’UR-MANG’OHOI 

Ignasius S.S. Refo, SS., MA 

Dosen Sosiologi STPAK St. Yohanes Penginjil Ambon 

 

 

ABSTRAK 

Using filed study, I chose Lumefar village, a small village in the south of 

Kei Kecil Island. For the society of Lumefar, the most important 

relationship is the relationship by marriage (yan'ur-mang'ohoi). This 

relationship unites two Houses; and each House has several yan'ur-

mang'ohoi relations with other Houses. But the ideal model of this 

relation has changed. In this paper, I intend to explain this 

metamorphosis. The society of Lumefar apparently has moved from the 

elementary structure of kinship to the complex structure of kinship.   

KATA-KATA KUNCI: 

 Relasi, Yan’ur-Mang’ohoi, Perkawinan, Metamorfosa 

 

Pendahuluan 

 Masyarakat Kei tradisional hidup dalam jaring-jaring relasi, baik 

itu jaring relasi non formal, seperti karena pertemanan dan kelahiran, 

maupun jaring relasi formal, seperti yan’ur-mang’ohoi dan koi-maduan. 

Di antara semua jaringan relasi tersebut relasi yan’ur-mang’ohoi adalah 

jaringan relasi yang paling umum dan paling penting. Secara singkat, 

relasi yan’ur-mang’ohoi adalah relasi yang terjadi, karena sebuah 

perkawinan. Dalam setiap perkawinan terjadi kesatuan antara dua Rumah, 



L O G O S  | 77 
 

 

 

yakni Rumah yan'ur yang menunjuk pada Rumah
1
 suami, sedangkan 

mang'ohoi menunjuk Rumah istri. 

 Di dalam masyarakat Kei, bentuk relasi ini telah ada sejak lama 

dan terus bertahan dari generasi ke generasi dalam setiap perkawinan. 

Meskipun demikian, membanding relasi ini pada masa lalu dan masa kini, 

kita dapat melihat bahwa ada unsur-unsur yang relatif tetap dan sama, 

tetapi ada pula unsur-unsur yang berubah. Tulisan ini, sebagaimana judul 

di atas: metamorfosa relasi yan’ur-mang’ohoi, hendak menjelaskan 

perubahan dalam konsep dan bentuk dari relasi ini.  

1. Pengertian 

Meskipun ungkapan yang digunakan adalah yan’ur-mang’ohoi, 

bukan sebaliknya, namun untuk mempermudah penjelasan, tulisan ini 

akan menjelaskan terlebih dahulu mang’ohoi dan selanjutnya yan’ur.   

1.1. Mang’ohoi : Rumah dari Istri 

Kata mang’ohoi berarti (orang-orang desa) atau (warga 

desa), terjemahan aproksimatifnya, mang berarti orang-orang dan ohoi 

berarti desa. Dalam konteks relasi yan’ur-mang’ohoi, kata mang’ohoi 

secara spesifik menunjuk warga desa laki-laki, karena yang tinggal 

sebagai anggota dari masyarakat desa adalah laki-laki. Mengapa 

demikian? Dalam konteks masyarakat Kei pada umumnya, orang 

                                                      
1
Dalam masyarakat Kei, Rumah, yang dalam bahasa Kei rahan, memiliki 

dua arti : 1) sebagai sebuah bangunan tempat tinggal, dan 2) sebagai kesatuan 

sosial terkecil. Dalam tulisan ini Rumah yang dimaksudkan adalah kesatuan 

sosial. Setiap fam atau marga secara langsung merujuk pada nama rahan 

tertentu. Misalnya fam saya adalah Refo dan rahan saya adalah Rahan Ruske 

Kawod. Dalam pembicaraan adat, orang lebih merujuk pada nama rahan 

daripada nama fam. Hal serupa dapat ditemukan dalam nama desa dan nama 

woma. 



L O G O S  | 78 
 

 

menggambarkan seorang perempuan sebagai vat marvutun (vat berarti 

perempuan dan marvutun berarti asing atau dari luar). Ide di balik 

ungkapan ini adalah seorang perempuan tinggal dan hidup dalam rumah 

orang tuanya, tetapi secara konseptual ia telah dianggap sebagai (yang 

asing), karena ia nantinya akan pergi dan menjadi bagian dari anggota 

Rumah suaminya.  

Sebagai sebuah perbandingan, kita dapat menggunakan penjelasan 

Cécile Barraud tentang istilah serupa di Tanimbar-Kei sebagai berikut :  

Perempuan-perempuan, sebelum dan setelah perkawinan mereka, 

disebut vat yan‘ur atau vat marvotun. Vat berarti perempuan, jadi 

vat yan’ur berarti (perempuan-anak-anak saudari), apa yang 

berarti bahwa perempuan dianggap sebagai anggota dari 

kelompok suaminya. Vat marvotun, di sisi lain, berarti 

(perempuan eksterieur), atau (yang berasal dari luar). Bahkan 

sebelum menikah, perempuan-perempuan telah dikenal sebagai 

yang berasal dari luar, dari rumah kelahirannya, sebagai yang 

telah menampakkan sebuah kelompok dari (anak-anak-saudari), 

atau yang berasal dari luar ke desa. […].  

Vat marvotun dapat dibandingkan dengan eri (iri) marvotun. 

Dalam masyarakat Kei, eri (iri) menggambarkan para pelayan 

atau yang tergantung pada yang lain, yang tidak memiliki rumah 

dan tanah sendiri dan menjadi milik Rumah dari seorang 

bangsawan yang menyebutnya sebagai (kemenakan).  Sebagai   

marvotun  (yang  berasal dari luar), mereka  dilawankan  dengan 

dua susunan sosial yang lain (bangsawan) dan (orang-orang desa). 

Sebagaimana para perempuan dalam perkawinan, orang-orang eri 

(iri) diperuntukan untuk meninggalkan desa asal mereka, baik itu 

karena mereka ditukar dengan uang atau karena mereka 

mengikuti seorang istri bangsawan, ketika ia meninggalkan rumah 

kelahiran karena perkawinan. Penggunaan istilah vat marvotun 

memuat suatu referensi implisit tentang lokalitas.
2
  

                                                      
2
Cécile Barraud, “Kei society and person. An approach through childbirth 

and funerary” dalam Ethnos 55: 3-4 1990, 201. 



L O G O S  | 79 
 

 

 

Kiranya penjelasan ini cukup menerangkan mengapa kata 

mang’ohoi menunjuk secara spesifik pada warga desa laki-laki. Selain itu, 

ungkapan mang’ohoi juga mengindikasikan bahwa lewat sebuah 

perkawinan para perempuan telah diberikan kepada orang-orang yang 

datang dari luar (desa lain atau Rumah lain). Dengan demikian, istilah 

mang’ohoi dengan jelas menunjuk pada para warga laki-laki yang 

menyerahkan saudari mereka kepada pihak lain yang meminta dalam 

sebuah pernikahan. 

Dalam hubungan dengan istilah mang’ohoi, kita perlu memahami 

pula konsep masyarakat Kei tentang ohoi (desa). Ohoi berarti suatu tempat 

beserta dengan para penduduknya. Itu berarti bahwa Ohoi adalah 

masyarakat desa dalam totalitasnya. Masyarakat desa adalah mereka, yang 

berasal-usul dari sebuah desa, yang memiliki suatu relasi khusus dengan 

desa mereka, yang telah dibangun oleh para leluhur mereka dan adalah 

tempat dimana mereka akan dimakamkan. Dalam konteks ini menjadi 

jelas bahwa mang’ohoi bereferensi pada lokalitas. Pihak mang’ohoi adalah 

pihak yang terikat pada desa mereka dan pada lokalitas mereka. Lokalitas 

ini menyatu dan menjadi bagian tak terpisahkan dari mang’ohoi secara 

konseptual.  

Selain itu kita dapat memahami istilah mang’ohoi dalam hubungan 

dengan ungkapan lain, yakni mel ohoi duan. Kata mel atau lengkapnya 

mel-mel  berarti luhur, agung dan besar; sedangkan dan ohoi duan berarti 

tuan-tuan desa. Terjemahan aproximatif ini menjelaskan bahwa mel ohoi 

duan adalah mereka yang berasal dari desa. Sebaliknya, seperti telah 

dijelaskan, ada juga istilah marvutun (asing), yang menggambarkan 

mereka yang bukan dari desa, bukan dari tanahnya. Mel ohoi duan adalah 



L O G O S  | 80 
 

 

tuan dan pada waktu yang sama adalah pelayan dari tanah yang darinya ia 

berasal. Dengan demikian ungkapan ini menjelaskan bahwa mel ohoi duan 

menggambarkan penduduk yang benar dari sebuah desa. Ketika 

mang’ohoi disebut mel ohoi duan, hal ini menjelaskan bahwa posisi 

mereka sangat dihormati dalam hubungan dengan desa, yang dengannya 

mereka diidentifikasi, dan dibandingkan dengan masyarakat dimana 

mereka adalah anggota.  

 

          

         Mang’ohoi tuar tom 

 

     

 

 

 

    

    

 

     Mang’ohoi utin 

     

 

     

         Mang’ohoi maduan 

          

Ego 

        Gambar 1. Ego dan tiga generasi dari mang’ohoi 

 

Dalam masyarakat Lumefar, generasi setelah atau generasi 

berikutnya dari seorang wanita yang menikah, jadi anak-anak dari wanita 

tersebut, menyebutkan Rumah asal dari ibu mereka sebagai mang’ohoi 

maduan.  Maduan berarti “tuan dari orang-orang” (ma atau mang berarti 

orang-orang dan duan berarti tuan). Untuk generasi sebelumnya (Rumah 

asal dari nenek seturut garis ibu), orang menyebutnya mang’ohoi utin. 

Utin berarti dasar atau akar dari sebuah pohon. Dalam arti yang sama, ada 

istilah utin kan. Bagi orang Lumefar, kata kan menunjuk pada bagian dari 

pohon di atas permukaan tanah (sedikit batang pohon di permukaan tanah 



L O G O S  | 81 
 

 

 

dan akar-akar di dalam tanah), ketika sebuah pohon ditebang. Ketika 

seseorang dalam posisi yan'ur menyebut sebuah Rumah yang darinya 

seorang istri berasal sebagai utin kan, dia tereferensi secara spesipfik pada 

asal dari hidupnya sendiri, asal-usul dari Rumahnya: untuk Rumah yan'ur, 

ia merepresentasikan benih dari tangkai tumbuhan.
3
 

Untuk menggambarkan generasi sebelunya lagi (Rumah ibu dari 

nenek) ada ungkapan mang’ohoi tuar tom. Tuar tom berarti dasar atau 

fondasi dari mite atau sejarah. Jika orang berkata mang’ohoi tuar tom, hal 

ini ingin menjelaskan bahwa mang’ohoi ini adalah pemberi istri pada 

mulanya l’origine (tiga generasi sebelumnya dari Ego).  

Dengan demikian dalam tradisi Lumefar, relasi pada tingkat 

pertama (mang’ohoi maduan), dalam hubungan dengan anak-anak, 

menggambarkan Rumah dimana ibu lahir. Tingkat kedua (mang’ohoi utin 

kan) adalah Rumah dari nenek dari pihak ibu, dan tingkat yang ketiga 

(mang’ohoi tuar tom) menjelaskan Rumah dari ibu dari nenek dari pihak 

ibu.  

1.2. Yan’ur : Rumah dari Suami 

Yan'ur, Rumah dimana seorang perempuan kawin, adalah 

singkatan dari yanan dan uran. Dalam kosakata keberabatan, kata uran 

berarti saudari dari seorang pria atau saudara dari seorang perempuan. 

Dalam hubungan dengan relasi yan’ur-mang’ohoi, kata uran menunjuk 

pada wanita (saudari) yang telah pergi menikah dilihat dari sudut pandang 

saudaranya (pria). Hal ini berarti bahwa ada suatu penekanan untuk relasi 

antara saudara terhadap saudarinya. Sementara itu, kata yanan sendiri 

                                                      
3
Ignasius S.S. Refo, Relasi-relasi seputar kematian di sebuah desa di 

kepulauan Kei (Salatiga: Widya Sari, 2014), 92. 



L O G O S  | 82 
 

 

berarti anak. Dengan demikian kata yan'ur berarti anak-saudari dari sudut 

pandang saudara dari seorang ibu yang menikah. Cécile Barraud 

menggariskan bahwa yan'ur adalah sebuah bagian konstitutif dari Rumah 

saudara (Rumah mang'ohoi), dimana yan'ur dan mang'ohoi membentuk 

suatu kesatuan integral.
4
 Hal ini menjadi sangat jelas dalam ungkapan 

yanang-urang (anakku-saudariku), ketika seseorang menyebut Rumah 

suami dari saudarinya (Rumah aktual dari saudarinya kini karena 

perkawinan), karena ia telah menjadi bagian dari Rumah suami. 

Kebalikan dari kata mang'ohoi yang mengasosiasikan lokalitas, 

yan'ur tidak terikat pada ide lokalitas. Yan'ur menjelaskan kekerabatan, 

dan lebih persis lagi menjelaskan saudara kesepupuan (keturunan). Kata 

ini pertama-tama menunjuk anak-anak perempuan yang menikah di luar 

dari Rumahnya, di luar desanya dan di luar pulaunya beserta keturunan-

keturunan, yang lahir darinya. Ini adalah ide yang penting dari relasi 

yan’ur-mang’ohoi. 

Jika kita kembali ke awal lahirnya suatu relasi yan'ur-mang'ohoi, 

umumnya kita beranggapan bahwa yan'ur adalah sebuah Rumah atau 

kelompok yang datang meminta seorang gadis kepada mang’ohoi-nya. Hal 

ini benar, karena Rumah ini meminta kepada mang'ohoi untuk 

memberikan seorang gadis sebagai istri bagi anaknya. Jika pernikahan 

terjadi karena mang’ohoi merelakan anak gadisnya, maka kelompok yang 

meminta itu disebut yan’ur. Namun secara konseptual, kata yan’ur tidak 

pertama-tama menunjuk pada kelompok yang meminta tersebut, namun 

                                                      
4
Lih. Barraud, “Le bateau dans la société ou la société en bateau ? Image et 

réalité de Tanimbar-Evav en Indonésie de l‟Est” dalam Anthropologie Maritime, 

cahier no. 5,  1995, 200. 



L O G O S  | 83 
 

 

 

secara nyata menunjuk pada gadis yang menikah beserta keturunannya 

dari sudut pandang mang’ohoi.  

Dalam sebuah relasi yan’ur-mang’ohoi, Rumah yan’ur selalu 

menghormati Rumah mang'ohoi dalam banyak cara. Di desa Lumefar, 

orang menganggap bahwa Rumah mang'ohoi memiliki status lebih tinggi 

dari Rumah yan'ur. Namun, kita harus memahami ungkapan status yang 

lebih tinggi atau status superior dalam konteks hubungan yan'ur-

mang'ohoi. Ungkapan seperti ini mungkin terlalu tegas untuk menjelaskan 

relasi yan'ur-mang'ohoi berhadapan dengan konteks hidup sehari-hari. Ini 

bukan sebuah status absolut. Ungkapan ini sendiri harus dipahami dalam 

hubungan dua Rumah. Sebuah Rumah memiliki arti dalam relasinya 

dengan sebuah Rumah yang lain. Sebuah Rumah adalah yan'ur untuk 

sebuah Rumah lain, yang adalah mang’ohoi-nya. Selanjutnya, dalam 

hubungan dengan Rumah lain lagi, Rumah ini dapat menjadi mang'ohoi. 

Hal yang mungkin juga terjadi adalah bahwa sebuah Rumah menjadi 

yan'ur pada sebuah generasi dan berubah menjadi Rumah mang'ohoi pada 

generasi yang lain. Jadi status lebih tinggi bukan karena tingkatan dalam 

masyarakat, tetapi karena hubungan tersebut.
5
  

Mang'ohoi memiliki hubungan yang kuat dengan lokalitas, dengan 

tanah dan masyarakat, serta terhubung dengan sangat erat dengan para 

leluhur. Selain itu, Rumah mang’ohoi adalah Rumah asal dari istri atau 

wanita yang memberikan kehidupan bagi Rumah yan’ur. Dalam konteks 

ini mang'ohoi menjadi asal-usul dari masyarakat ohoi, dan dasar, utin, dari 

yan'ur. Namun, dalam hubungan dengan asal-usul, kita harus memahami 

juga secara tepat dan tidak semata secara harafiah. Asal-usul ini bukan 

                                                      
5
Ignasius S.S. Refo, MA., ibid, 93-94 



L O G O S  | 84 
 

 

dimengerti sebagai sumber asali dari penciptaan sebuah Rumah. Kata asal-

usul ini hendak menegaskan posisi Rumah mang’ohoi, dimana anak gadis 

yang diberikannya menjadi sumber lahirnya kehidupan di dalam Rumah 

yan’ur. Dengan begitu ungkapan asal-usul adalah sebuah ungkapan 

hormat terhadap posisi mang’ohoi dalam relasi yan’ur-mang’ohoi.   

Suatu alasan lain dari status lebih tinggi Rumah istri adalah posisi 

Rumah mang’ohoi sebagai representasi dari kategori orang-orang mati: 

para duad-nit (Tuhan dan orang-orang mati), leluhur dari aliran darah 

mereka. Yan’ur  tidak hanya menghormati sanak keluarga mereka yang 

telah meninggal, tetapi juga orang-orang yang telah meninggal dari relasi-

relasi mereka. Di desa Lumefar, orang membawa persembahan-

persembahan yang diletakkan dalam Rumah mang’ohoi. Ini tidak jarang 

menggambarkan mang’ohoi sendiri dengan istilah duad-nit yang diberikan 

pada relasi ini sendiri. Dalam konteks ini, orang Lumefar menjelaskan 

bahwa saudara laki-laki dari ibu dilibatkan dalam banyak putusan sehari-

hari. Saudara ibu memainkan sebuah peran penting dalam perkawinan 

sepupunya. Di waktu lampau, dalam perkawinan sepupu silang 

matrilineal, ia harus memberikan putrinya bagi perkawinan kemenakan 

laki-lakinya dan sebagai balasannya ia harus menerima harta kawin.
6
  

Dalam sebuah contoh dari Tanimbar-Kei, Cécile Barraud menulis:  

Peran partikuler dari saudara dari ibu ini dikenal dengan nama 

tul den atau vav u, secara literer diterjemahkan mengatakan 

jalan atau membawa di depan; (vav menggambarkan tindakan 

untuk membawa di punggungnya, sebuah beban atau seorang 

anak). Istilah-istilah ini menjelaskan secara jelas posisi 

saudara ibu dan dari Rumahnya berhadapan dengan posisi dari 

kemenakan kandungnya; sebagai pemberi istri-istri, ia adalah 

                                                      
6
Ignasius S.S. Refo, MA., ibid, 95 



L O G O S  | 85 
 

 

 

untuk kepala, di depan, yang pertama dan utama dalam relasi. 

Posisi ini adalah dapat dibandingkan dengan posisi-posisi 

yang dipahami dir u ham wang bersama dengan para kapitan 

ankod, sebagai para pemimpin untuk masyarakat (dir u, 

berdiri di depan). Kesamaan posisi ini memungkin untuk 

meletakkan secara pararel dua kebiasaan dari term yanan duan 

(kemenakan laki-laki), diaplikasikan untuk satu sisi anak-anak 

dari saudari-saudari, yang yang menjadi milik dari Rumah-

rumah yan’ur, di sisi lain warga desa di hadapan para 

pemimpin mereka.
7
  

2. Metamorfosa Relasi Yan’ur-Mangohoi 

Dalam pandangan tradisional, relasi yan’ur-mang’ohoi bersifat 

menetap. Sesuai namanya, yan’ur-mangohoi, relasi ini menggambarkan 

pola relasi dua Rumah. Rumah mang’ohoi memberikan seorang anak 

perempuan sebagai pasangan kawin bagi anak laki-laki dari Rumah 

yan’ur. Dengan demikian setiap Rumah yang memberikan anak 

perempuan kepada Rumah lain dalam konteks perkawinan disebut 

mang’ohoi dan setiap Rumah yang menerima anak perempuan dalam 

konteks tersebut disebut yan’ur. 

          Rumah A 

          Mang’ohoi 

          Rumah B 

           Yan’ur 

  

                               Gambar 2. Relasi searah mang‟ohoi kepada yan‟ur 

Meskipun secara konseptual relasi yan’ur-mang’ohoi menyatakan 

hubungan dua Rumah, namun dalam realitasnya relasi yan’ur-mang’ohoi 

secara dasariah menyiratkan tiga Rumah. Sebuah Rumah adalah yan’ur 

bagi Rumah lain yang adalah mang’ohoi-nya dalam relasi dua Rumah dan 

                                                      
7
Cécile Barraud, Tanimbar-Evav: une societe de la Maisons Tournee vers le 

large (Cambridge dan Paris: Cambridge University press dan Editions de la 

Maison des Sciences de l‟Homme, 1979, 164-165. 



L O G O S  | 86 
 

 

dalam hubungan dengan Rumah lainnya lagi, Rumah tersebut adalah 

mang’ohoi. Pada gambar 3 di bawah ini Rumah A menjadi Rumah yan’ur 

dalam hubungan dengan Rumah B yang adalah mang’ohoi-nya, namun 

dalam hubungan dengan Rumah C, Rumah tersebut adalah mang’ohoi. 

Dengan demikian sebuah Rumah adalah yan’ur dan serentak adalah 

mang’ohoi tergantung hubungannya dengan relasi yang dibangun dengan 

Rumah-rumah lain. Hal ini tentu saja berhubungan dengan perkawinan 

anak-anak dan kelanjutan keturunan sebuah Rumah. Setiap anak 

perempuan membuat sebuah Rumah menjadi mang’ohoi dan setiap anak 

laki-laki membuat sebuah Rumah menjadi yan’ur. Jelasnya adalah sebuah 

Rumah menyerahkan anak-anak perempuannya kepada Rumah lain dan 

serentak mengambil anak-anak perempuan dari Rumah lainnya lagi 

sebagai pasangan dari anak-anak laki-laki Rumah tersebut. 

             Rumah B 

            Mang’ohoi 

          Rumah A           Rumah C 

             Yan’ur 

   

      Gambar 3. Rumah yang di satu sisi adalah yan‟ur dan di sisi lain adalah mang‟ohoi 

 

Namun dalam rentang waktu, pandangan tradisional ini mengalami 

perubahan dan inilah yang dalam tulisan ini disebut sebagai metamorfosa. 

Dalam kamus umum Bahasa Indonesia, metamorfosa adalah perubahan 

atau peralihan bentuk atau susunan, misalnya dari dari kepompong 

menjadi kupu-kupu. Dengan demikian yang hendak ditekankan di sini 

adalah perubahan. 

Perubahan pertama yang kira-kira menyolok adalah pertukaran 

posisi dari Rumah-rumah dalam relasi yan’ur-mang’ohoi. Ekspresi yang 



L O G O S  | 87 
 

 

 

umum digunakan adalah sar bib na’an kaan  (kambing memakan 

plasentanya) atau sak il ni lamin mas (orang mengambil kembali 

keranjang emas). Hal ini berarti bahwa Rumah yang berfungsi sebagai 

mang’ohoi pada suatu masa tertentu berganti posisi menjadi Rumah yan'ur 

dalam relasi dengan Rumah yang sama. Jika sebelumnya sebuah Rumah 

berposisi sebagai pemberi istri-istri untuk sebuah Rumah lainnya, kini 

Rumah tersebut justru menerima istri-istri dari Rumah penerima istri. Jadi, 

jika di atas telah dijelaskan bahwa relasi antara yan'ur dan mang'ohoi 

hanya searah (lihat gambar 2), bahwa ada Rumah-rumah yang berfungsi 

sebagai pemberi istri-istri dan rumah-rumah lain yang berfungsi sebagai 

penerima istri-istri, maka kita dapat menemukan bahwa dalam prakteknya 

kemudian ada suatu aturan yang lebih lunak, dimana posisi Rumah 

penerima sekaligus adalah Rumah pemberi istri dalam hubungan dengan 

Rumah lainnya. Kedua Rumah ini sekaligus saling memberi dan 

menerima, meskipun beberapa orang mengatakan bahwa perubahan posisi 

dari kelompok yan'ur ke mang’ohoi dan dari mang'ohoi ke yan’ur ini 

hanya akan terjadi terjadi setelah beberapa generasi.
8
 

             Rumah B           Rumah A 

  

                   Gambar 4. Rumah A dan B serentak sebagai yan’ur dan mang’ohoi 

 

Perubahan posisi ini tentu saja menimbulkan kekaburan dalam hal 

relasi antara dua Rumah, dimana kita tidak dapat serta-merta menyebut 

sebuah Rumah adalah mang’ohoi bagi Rumah lain, yang adalah yan’ur-

nya atau sebaliknya. Dalam ritual-ritual adat, seperti kematian, kelahiran 

                                                      
8
Ignasius S.S. Refo, MA., ibid, 88 



L O G O S  | 88 
 

 

 

dan pembuatan rumah baru, orang harus lebih saksama melihat relasi yang 

mungkin dengan Rumah lain, apalagi, dalam ritual-ritual adat, seperti 

ritual kematian, setiap Rumah yang hadir harus memainkan peran yang 

spesifik atas Rumah lain. Orang perlu bertanya diri apakah Rumah ini 

hadir sebagai yan’ur  atau sebagai mang’ohoi? 

Perubahan lain yang lebih penting adalah kian terbukanya 

kemungkinan bagi terciptanya relasi yan’ur-mang’ohoi yang baru. Anak-

anak muda memiliki kesempatan untuk memilih sendiri pasangan 

hidupnya. Hal ini didukung oleh mobilitas masyarakat, yang jauh lebih 

luas dan mudah, dibanding pada masa lalu. Banyak anak muda karena 

alasan pendidikan dan pekerjaan meninggalkan desa mereka dan tinggal di 

kota-kota, seperti Tual dan Langgur. Keadaan ini mengakibatkan setiap 

anak muda menjalin hubungan dengan pasangan yang bukan berasal dari 

Rumah yang secara tradisional ada dalam relasi yan’ur-mang’ohoi. Pada 

akhirnya, setiap Rumah terbuka untuk menciptakan sebuah relasi baru 

yan'ur-mang'ohoi dengan Rumah-rumah lain.  

Kenyataan ini menimbulkan perubahan struktur dasar dari 

perkawinan tradisional. Hal ini telah saya jelaskan dalam buku saya 

Relasi-relasi Seputar Kematian di Sebuah Desa di Kepulauan Kei dalam 

hubungan dengan perkawinan sepupu silang dari pihak ibu.  

 

                     Mang’ohoi          Yan’ur 

Generasi 1   

Generasi 2   

 
                            A     B 

                                        Gambar 5. Perkawinan yan’ur- mang’ohoi 



L O G O S  | 89 
 

 

 

Pada gambar 5 kita dapat melihat pola perkawinan yan’ur-

mang’ohoi tradisional. Di sini Rumah mang’ohoi memberikan anak 

perempuannya dalam sebuah perkawinan dengan Rumah yan’ur, 

sebagaimana tampak dalam lingkaran. Atas cara ini anak perempuan 

mang’ohoi telah menjadi bagian dari Rumah yan’ur. Dua anak yang lahir 

dalam perkawinan ini (A dan B) akan kembali menikah dengan dalam 

pola relasi yan’ur-mang’ohoi. Anak laki-laki (A) akan menikah dengan 

anak perempuan dari saudara ibunya (pamannya). Dengan cara ini posisi 

Rumah dari anak laki-laki (A) tersebut tetap sebagai yan’ur dalam 

hubungan dengan Rumah saudara ibunya, yang adalah Rumah mang’ohoi-

nya. Sedangkan anak perempuan (B) akan dinikahi oleh anak laki-laki dari 

saudari dari ayahnya. Dengan demikian Rumah dari anak perempuan (B) 

tersebut tetap menjadi mang’ohoi atas Rumah suami dari saudari ayah. 

Dengan cara ini hubungan yan’ur-mang’ohoi berlanjut dari generasi ke 

generasi dalam lingkup terbatas dan ekslusif. Rumah yan’ur adalah tetap 

Rumah yan’ur dan Rumah mang’ohoi adalah tetap Rumah mang’ohoi. 

Dengan demikian terbukanya kemungkinan untuk sebuah 

pernikahan di luar relasi yan’ur-mang’ohoi asali, maka tercipta pula 

hubungan yan’ur-mang’ohoi yang baru. Hal ini membuka ruang bagi 

terciptanya relasi-relasi baru. Dengan demikian sebuah Rumah dapat 

dengan cepat terhubung dengan banyak sekali Rumah-rumah lain. Dalam 

situasi seperti ini, bila sebuah perkawinan terjadi relasi yan’ur-mang’ohoi, 

secara praktis akan ada empat Rumah yang berpartisipasi dalam relasi 

tersebut.  

 



L O G O S  | 90 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 6. Perkawinan yang menghubungkan empat Rumah 

 

Atas gambar 6 di atas, dalam relasi yan’ur-mang’ohoi tradisional, 

pemuda dari Rumah A (yan'ur) wajib mengambil istrinya dari anak 

perempuan saudara ibunya yakni Rumah B (mang’ohoi), tetapi yang 

terjadi kini anak laki-laki tersebut mengawini gadis dari Rumah C 

(mang’ohoi), yang adalah yan’ur dari Rumah D. Bentuk dasar perkawinan 

seperti ini memperlihatkan kerumitan dalam relasi yan’ur-mang’ohoi. 

Dalam perspektif teori kekerabatan Claude Lévi-Strauss, kita dapat 

berkesimpulan bahwa perkawinan masyarakat Kei telah beralih dari 

struktur dasariah ke struktur kompleks, dimana tidak ada lagi aturan-

aturan yang tegas, yang menentukan dengan gadis atau wanita mana di 

luar kerabatnya sendiri yang boleh dijadikan istri. Artinya bahwa seorang 

pemuda bebas memilih dengan gadis mana saja untuk dijadikan istri.
9
 

Pertanyaan yang dapat kita ajukan di sini adalah apakah dengan 

perubahan pola perkawinan masyarakat Kei relasi yan’ur-mang’ohoi 

                                                      
9
Claude Lévi-Strauss, Les structure élèmentaires de la parenté (Berlin dan 

New York : Mouton de Gruyter, 1949), x. Ignasius S.S. Refo, ”Perkawinan 

tradisional masyarakat Kei dalam perspektif teori kekerabatan Claude Levi-

Strauss” dalam Logos, Vol. 5 No. 2 desember 2013, 43. 



L O G O S  | 91 
 

 

 

masih tetap relevan? Sejauh ini masyarakat Kei menerima dan 

mempraktekkan perubahan dalam relasi perkawinan mereka. Istilah 

yan’ur-mang’ohoi pun masih tetap digunakan. Itu artinya masyarakat Kei 

masih menganggap bahwa relasi ini relevan. Namun, masyarakat Kei pun 

harus menyadari perubahan yang terjadi dari pola relasi tersbut. Lebih dari 

itu, setiap perubahan mengandung konsekwensi. Karena itu pada bagian 

akhir tulisan ini akan coba dijelaskan konsekwensi perubahan ini bagi 

masyarakat Kei dewasa ini.  

Penutup: Konsekuensi Praktis 

 Jika dalam relasi tradisional, relasi yan’ur-mang’ohoi bersifat tetap 

dan ekslusif, hal ini tentu saja berhubungan dengan beberapa alasan. 

Relasi ini menghindarkan anak-anak lelaki dan perempuan untuk menikah 

pada hirarki sosial masyarakat yang berbeda. Relasi ini juga 

memungkinkan sebuah aturan yang lebih lunak dalam soal mas kawin. 

Relasi ini juga membatasi Rumah-rumah untuk tidak terbebani secara 

ekonomis dalam konteks pertukaran objek-objek dalam ritual adat. 

 Alasan ketiga ini kiranya dapat dijelaskan sebagai berikut. 

Masyarakat Kei sejak semula ada dalam sirkulasi memberi dan menerima. 

Semua Rumah, yang secara khusus menciptakan relasi formal dengan 

Rumah lain, seperti relasi yan’ur-mang’ohoi, terlibat dalam sirkulasi ini, 

secara istimewa dalam ritual kelahiran, pembuatan rumah baru dan 

kematian. Artinya bahwa setiap Rumah wajib untuk memberikan objek-

objek tertentu pada sebuah ritual adat dan Rumah yang menerima wajib 

pula membalasnya dengan objek-objek yang telah disepakati secara adat.
10

 

                                                      
10

Ignasius S. S. Refo MA., “Manusia Kei : relasi-relasi seputar kematian” 

dalam Logos Vol. III, No. 2 Desember 2012, 76.  



L O G O S  | 92 
 

 

Misalnya dalam ritual nit vokan (bagian dari orang-orang mati) pada saat 

kematian, Rumah yan’ur yang berduka harus memberikan 1 meriam 

(lela), 1 gong, 2 mas (gelang) dan uang kepada Rumah mang’ohoi-nya, 

yang pada saat kematian telah datang dan memberikan baju untuk 

membungkus jenazah, piring dan bahan makanan. 

 Jika dalam relasi tradisional yan’ur-mang’ohoi hubungan antar 

Rumah dibatasi secara ekslusif pada Rumah-rumah tertentu saja, maka ini 

dapat meringankan beban adat, dimana sebuah Rumah hanya memberikan 

kompensasi adat pada Rumah-rumah tertentu saja. Namun dengan kian 

terciptanya relasi-relasi baru, sebuah Rumah akan semakin terbebani 

untuk memberikan kompensasi adat kepada lebih banyak Rumah baru. 

Tidak heran, kini kita dapat lebih sering mendengar keluhan tentang beban 

adat lebih dari masa-masa sebelumnya. Hal ini belum termasuk pemberian 

yealim (yean, kaki dan liman, tangan), yang berarti pemberian dan 

kontribusi, sebagai bentuk partisipasi sebuah Rumah pada saat kematian, 

kelahiran, dan lain-lain.  

 Dengan demikian perubahan dalam praktek relasi yan’ur-

mang’ohoi tidak berjalan sejajar dengan pemberian kompensasi adat. 

Artinya, orang masih menerapkan kompensasi adat tradisional pada relasi 

yan’ur-mang’ohoi yang telah berubah. Jika hal ini terus terjadi, maka kita 

akan terus mendengar keluhan masyarakat Kei tentang beban adat, yang 

secara ekonomis memberatkan.  

 

 



L O G O S  | 93 
 

 

 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

Barraud, Cécile. "De la résistence des mots. Propriété, possession, autorité  

dans des sociétés de l'Indo-Pacifique", dalam La 

Cohérence des sociétés Mélanges en hommage à Daniel de 

Coppet. Paris : Éditions de la Maison des Sciences de l'Homme,  

2010. 

_______. "Etre en relation. A propos des corps à Tanimbar-Evav (Kei,  

Indonésie de l'est)", dalam Pannoff, M., (eds) La production du 

corps. Paris: Éditions des Archives Contemporaines, 1998. 

_______. "Kei Society and the Person. An approch through Childbirth  

 and Funerary", dalam Ethnos 55: 3-4¸ 1990. 

________. "Le bateau dans la société ou la société en bateau? Image et  

 réalité du voilier pour la société de Tanimbar-Evav (Kei, Indonésie  

 de l'Est" dalam Anthropologie Maritime, cahier no. 5, 1995. 

_______. Tanimbar-Evav Une Société de Maisons Tournée vers le large.  

Cambridge et Paris: Cambridge University Press dan Editions de la 

Maison des Sciences de l'Homme, 1979. 

Lévi-Strauss, Claude. Les structure élèmentaires de la parenté, Berlin dan 

 New York : Mouton de Gruyter, 1949. 

Refo, Ignasius S.S., MA., ”Perkawinan tradisional masyarakat Kei dalam 

perspektif teori kekerabatan Claude Levi-Strauss” dalam Logos, 

Vol. 5 No. 2 Desember 2013.  
 

_______. “Manusia Kei: relasi-relasi seputar kematian” dalam Logos, Vol. 

III, No. 2 Desember 2012. 
 

_______. Relasi-relasi seputar kematian di sebuah desa di kepulauan Kei, 

Salatiga: Widya Sari, 2014. 

 

 

 

 

 

 
 

 


