METAMORFOSA DALAM RELASI YAN’UR-MANG’OHOI

Ignasius S.S. Refo, SS., MA
Dosen Sosiologi STPAK St. Yohanes Penginjil Ambon

ABSTRAK

Using filed study, | chose Lumefar village, a small village in the south of
Kei Kecil Island. For the society of Lumefar, the most important
relationship is the relationship by marriage (yan'ur-mang‘ohoi). This
relationship unites two Houses; and each House has several yan'ur-
mang'ohoi relations with other Houses. But the ideal model of this
relation has changed. In this paper, | intend to explain this
metamorphosis. The society of Lumefar apparently has moved from the
elementary structure of kinship to the complex structure of kinship.

KATA-KATA KUNCI:

Relasi, Yan'ur-Mang 'ohoi, Perkawinan, Metamorfosa

Pendahuluan

Masyarakat Kei tradisional hidup dalam jaring-jaring relasi, baik
itu jaring relasi non formal, seperti karena pertemanan dan kelahiran,
maupun jaring relasi formal, seperti yan ur-mang’ohoi dan koi-maduan.
Di antara semua jaringan relasi tersebut relasi yan ‘ur-mang’ohoi adalah
jaringan relasi yang paling umum dan paling penting. Secara singkat,
relasi yan’ur-mang’ohoi adalah relasi yang terjadi, karena sebuah

perkawinan. Dalam setiap perkawinan terjadi kesatuan antara dua Rumabh,



LOGOS |77

yakni Rumah yan'ur yang menunjuk pada Rumah' suami, sedangkan

mang'ohoi menunjuk Rumabh istri.

Di dalam masyarakat Kei, bentuk relasi ini telah ada sejak lama
dan terus bertahan dari generasi ke generasi dalam setiap perkawinan.
Meskipun demikian, membanding relasi ini pada masa lalu dan masa Kini,
kita dapat melihat bahwa ada unsur-unsur yang relatif tetap dan sama,
tetapi ada pula unsur-unsur yang berubah. Tulisan ini, sebagaimana judul
di atas: metamorfosa relasi yan’ur-mang’ohoi, hendak menjelaskan

perubahan dalam konsep dan bentuk dari relasi ini.
1. Pengertian

Meskipun ungkapan yang digunakan adalah yan ur-mang’ohoi,
bukan sebaliknya, namun untuk mempermudah penjelasan, tulisan ini

akan menjelaskan terlebih dahulu mang ‘ohoi dan selanjutnya yan 'ur.
1.1. Mang’ohoi : Rumah dari Istri

Kata mang’ohoi berarti (orang-orang desa) atau (warga
desa), terjemahan aproksimatifnya, mang berarti orang-orang dan ohoi
berarti desa. Dalam konteks relasi yan 'ur-mang’ohoi, kata mang’ohoi
secara spesifik menunjuk warga desa laki-laki, karena yang tinggal
sebagai anggota dari masyarakat desa adalah laki-laki. Mengapa

demikian? Dalam konteks masyarakat Kei pada umumnya, orang

'Dalam masyarakat Kei, Rumah, yang dalam bahasa Kei rahan, memiliki
dua arti : 1) sebagai sebuah bangunan tempat tinggal, dan 2) sebagai kesatuan
sosial terkecil. Dalam tulisan ini Rumah yang dimaksudkan adalah kesatuan
sosial. Setiap fam atau marga secara langsung merujuk pada nama rahan
tertentu. Misalnya fam saya adalah Refo dan rahan saya adalah Rahan Ruske
Kawod. Dalam pembicaraan adat, orang lebih merujuk pada nama rahan
daripada nama fam. Hal serupa dapat ditemukan dalam nama desa dan nama
woma.



LOGOS |78

menggambarkan seorang perempuan sebagai vat marvutun (vat berarti
perempuan dan marvutun berarti asing atau dari luar). Ide di balik
ungkapan ini adalah seorang perempuan tinggal dan hidup dalam rumah
orang tuanya, tetapi secara konseptual ia telah dianggap sebagai (yang
asing), karena ia nantinya akan pergi dan menjadi bagian dari anggota

Rumah suaminya.

Sebagai sebuah perbandingan, kita dapat menggunakan penjelasan

Cécile Barraud tentang istilah serupa di Tanimbar-Kei sebagai berikut :

Perempuan-perempuan, sebelum dan setelah perkawinan mereka,
disebut vat yan ‘ur atau vat marvotun. Vat berarti perempuan, jadi
vat yan'ur berarti (perempuan-anak-anak saudari), apa yang
berarti bahwa perempuan dianggap sebagai anggota dari
kelompok suaminya. Vat marvotun, di sisi lain, berarti
(perempuan eksterieur), atau (yang berasal dari luar). Bahkan
sebelum menikah, perempuan-perempuan telah dikenal sebagai
yang berasal dari luar, dari rumah kelahirannya, sebagai yang
telah menampakkan sebuah kelompok dari (anak-anak-saudari),
atau yang berasal dari luar ke desa. [...].

Vat marvotun dapat dibandingkan dengan eri (iri) marvotun.
Dalam masyarakat Kei, eri (iri) menggambarkan para pelayan
atau yang tergantung pada yang lain, yang tidak memiliki rumah
dan tanah sendiri dan menjadi milik Rumah dari seorang
bangsawan yang menyebutnya sebagai (kemenakan). Sebagai
marvotun (yang berasal dari luar), mereka dilawankan dengan
dua susunan sosial yang lain (bangsawan) dan (orang-orang desa).
Sebagaimana para perempuan dalam perkawinan, orang-orang eri
(iri) diperuntukan untuk meninggalkan desa asal mereka, baik itu
karena mereka ditukar dengan uang atau karena mereka
mengikuti seorang istri bangsawan, ketika ia meninggalkan rumah
kelahiran karena perkawinan. Penggunaan istilah vat marvotun
memuat suatu referensi implisit tentang lokalitas.?

2Cécile Barraud, “Kei society and person. An approach through childbirth
and funerary” dalam Ethnos 55: 3-4 1990, 201.



LOGOS |79

Kiranya penjelasan ini cukup menerangkan mengapa Kkata
mang ‘ohoi menunjuk secara spesifik pada warga desa laki-laki. Selain itu,
ungkapan mang’ohoi juga mengindikasikan bahwa lewat sebuah
perkawinan para perempuan telah diberikan kepada orang-orang yang
datang dari luar (desa lain atau Rumah lain). Dengan demikian, istilah
mang’ohoi dengan jelas menunjuk pada para warga laki-laki yang
menyerahkan saudari mereka kepada pihak lain yang meminta dalam

sebuah pernikahan.

Dalam hubungan dengan istilah mang 'ohoi, kita perlu memahami
pula konsep masyarakat Kei tentang ohoi (desa). Ohoi berarti suatu tempat
beserta dengan para penduduknya. Itu berarti bahwa Ohoi adalah
masyarakat desa dalam totalitasnya. Masyarakat desa adalah mereka, yang
berasal-usul dari sebuah desa, yang memiliki suatu relasi khusus dengan
desa mereka, yang telah dibangun oleh para leluhur mereka dan adalah
tempat dimana mereka akan dimakamkan. Dalam konteks ini menjadi
jelas bahwa mang 'ohoi bereferensi pada lokalitas. Pihak mang ‘ohoi adalah
pihak yang terikat pada desa mereka dan pada lokalitas mereka. Lokalitas
ini menyatu dan menjadi bagian tak terpisahkan dari mang ohoi secara

konseptual.

Selain itu kita dapat memahami istilah mang ohoi dalam hubungan
dengan ungkapan lain, yakni mel ohoi duan. Kata mel atau lengkapnya
mel-mel berarti luhur, agung dan besar; sedangkan dan ohoi duan berarti
tuan-tuan desa. Terjemahan aproximatif ini menjelaskan bahwa mel ohoi
duan adalah mereka yang berasal dari desa. Sebaliknya, seperti telah
dijelaskan, ada juga istilah marvutun (asing), yang menggambarkan

mereka yang bukan dari desa, bukan dari tanahnya. Mel ohoi duan adalah



LOGOS |80

tuan dan pada waktu yang sama adalah pelayan dari tanah yang darinya ia
berasal. Dengan demikian ungkapan ini menjelaskan bahwa mel ohoi duan
menggambarkan penduduk yang benar dari sebuah desa. Ketika
mang ‘ohoi disebut mel ohoi duan, hal ini menjelaskan bahwa posisi
mereka sangat dihormati dalam hubungan dengan desa, yang dengannya
mereka diidentifikasi, dan dibandingkan dengan masyarakat dimana

mereka adalah anggota.

Mang ohoi tuar tom

Mang ohoi utin

Mang’ohoi maduan

Ego

Gambar 1. Ego dan tiga generasi dari mang ohoi

Dalam masyarakat Lumefar, generasi setelah atau generasi
berikutnya dari seorang wanita yang menikah, jadi anak-anak dari wanita
tersebut, menyebutkan Rumah asal dari ibu mereka sebagai mang ohoi
maduan. Maduan berarti “tuan dari orang-orang” (ma atau mang berarti
orang-orang dan duan berarti tuan). Untuk generasi sebelumnya (Rumah
asal dari nenek seturut garis ibu), orang menyebutnya mang ohoi utin.
Utin berarti dasar atau akar dari sebuah pohon. Dalam arti yang sama, ada
istilah utin kan. Bagi orang Lumefar, kata kan menunjuk pada bagian dari

pohon di atas permukaan tanah (sedikit batang pohon di permukaan tanah



LOGOS |81

dan akar-akar di dalam tanah), ketika sebuah pohon ditebang. Ketika
seseorang dalam posisi yan'ur menyebut sebuah Rumah yang darinya
seorang istri berasal sebagai utin kan, dia tereferensi secara spesipfik pada
asal dari hidupnya sendiri, asal-usul dari Rumahnya: untuk Rumah yan'ur,

ia merepresentasikan benih dari tangkai tumbuhan.®

Untuk menggambarkan generasi sebelunya lagi (Rumah ibu dari
nenek) ada ungkapan mang’ohoi tuar tom. Tuar tom berarti dasar atau
fondasi dari mite atau sejarah. Jika orang berkata mang ‘ohoi tuar tom, hal
ini ingin menjelaskan bahwa mang ohoi ini adalah pemberi istri pada

mulanya [ ‘origine (tiga generasi sebelumnya dari Ego).

Dengan demikian dalam tradisi Lumefar, relasi pada tingkat
pertama (mang’ohoi maduan), dalam hubungan dengan anak-anak,
menggambarkan Rumah dimana ibu lahir. Tingkat kedua (mang ‘ohoi utin
kan) adalah Rumah dari nenek dari pihak ibu, dan tingkat yang ketiga
(mang'ohoi tuar tom) menjelaskan Rumah dari ibu dari nenek dari pihak
ibu.

1.2. Yan’ur : Rumah dari Suami

Yan'ur, Rumah dimana seorang perempuan kawin, adalah
singkatan dari yanan dan uran. Dalam kosakata keberabatan, kata uran
berarti saudari dari seorang pria atau saudara dari seorang perempuan.
Dalam hubungan dengan relasi yan ur-mang’ohoi, kata uran menunjuk
pada wanita (saudari) yang telah pergi menikah dilihat dari sudut pandang
saudaranya (pria). Hal ini berarti bahwa ada suatu penekanan untuk relasi

antara saudara terhadap saudarinya. Sementara itu, kata yanan sendiri

*|Ignasius S.S. Refo, Relasi-relasi seputar kematian di sebuah desa di
kepulauan Kei (Salatiga: Widya Sari, 2014), 92.



LOGOS |82

berarti anak. Dengan demikian kata yan'ur berarti anak-saudari dari sudut
pandang saudara dari seorang ibu yang menikah. Cécile Barraud
menggariskan bahwa yan'ur adalah sebuah bagian konstitutif dari Rumah
saudara (Rumah mang'ohoi), dimana yan'ur dan mang‘ohoi membentuk
suatu kesatuan integral.* Hal ini menjadi sangat jelas dalam ungkapan
yanang-urang (anakku-saudariku), ketika seseorang menyebut Rumah
suami dari saudarinya (Rumah aktual dari saudarinya kini karena

perkawinan), karena ia telah menjadi bagian dari Rumah suami.

Kebalikan dari kata mang'ohoi yang mengasosiasikan lokalitas,
yan'ur tidak terikat pada ide lokalitas. Yan'ur menjelaskan kekerabatan,
dan lebih persis lagi menjelaskan saudara kesepupuan (keturunan). Kata
ini pertama-tama menunjuk anak-anak perempuan yang menikah di luar
dari Rumahnya, di luar desanya dan di luar pulaunya beserta keturunan-
keturunan, yang lahir darinya. Ini adalah ide yang penting dari relasi

yan ur-mang ohoi.

Jika kita kembali ke awal lahirnya suatu relasi yan'ur-mang'ohoi,
umumnya kita beranggapan bahwa yan'ur adalah sebuah Rumah atau
kelompok yang datang meminta seorang gadis kepada mang ‘ohoi-nya. Hal
ini benar, karena Rumah ini meminta kepada mang'ohoi untuk
memberikan seorang gadis sebagai istri bagi anaknya. Jika pernikahan
terjadi karena mang ‘ohoi merelakan anak gadisnya, maka kelompok yang
meminta itu disebut yarn 'ur. Namun secara konseptual, kata yan ur tidak

pertama-tama menunjuk pada kelompok yang meminta tersebut, namun

*Lih. Barraud, “Le bateau dans la société ou la société en bateau ? Image et
réalité de Tanimbar-Evav en Indonésie de 1I’Est” dalam Anthropologie Maritime,
cahier no. 5, 1995, 200.



LOGOS |83

secara nyata menunjuk pada gadis yang menikah beserta keturunannya

dari sudut pandang mang ‘ohoi.

Dalam sebuah relasi yan 'ur-mang’ohoi, Rumah yan’ur selalu
menghormati Rumah mang'ohoi dalam banyak cara. Di desa Lumefar,
orang menganggap bahwa Rumah mang'ohoi memiliki status lebih tinggi
dari Rumah yan'ur. Namun, kita harus memahami ungkapan status yang
lebih tinggi atau status superior dalam konteks hubungan yan'ur-
mang'ohoi. Ungkapan seperti ini mungkin terlalu tegas untuk menjelaskan
relasi yan'ur-mang‘ohoi berhadapan dengan konteks hidup sehari-hari. Ini
bukan sebuah status absolut. Ungkapan ini sendiri harus dipahami dalam
hubungan dua Rumah. Sebuah Rumah memiliki arti dalam relasinya
dengan sebuah Rumah yang lain. Sebuah Rumah adalah yan'ur untuk
sebuah Rumah lain, yang adalah mang’ohoi-nya. Selanjutnya, dalam
hubungan dengan Rumah lain lagi, Rumah ini dapat menjadi mang'ohoi.
Hal yang mungkin juga terjadi adalah bahwa sebuah Rumah menjadi
yan'ur pada sebuah generasi dan berubah menjadi Rumah mang'ohoi pada
generasi yang lain. Jadi status lebih tinggi bukan karena tingkatan dalam

masyarakat, tetapi karena hubungan tersebut.’

Mang'ohoi memiliki hubungan yang kuat dengan lokalitas, dengan
tanah dan masyarakat, serta terhubung dengan sangat erat dengan para
leluhur. Selain itu, Rumah mang’ohoi adalah Rumah asal dari istri atau
wanita yang memberikan kehidupan bagi Rumah yan ur. Dalam konteks
ini mang'ohoi menjadi asal-usul dari masyarakat ohoi, dan dasar, utin, dari
yan'ur. Namun, dalam hubungan dengan asal-usul, kita harus memahami

juga secara tepat dan tidak semata secara harafiah. Asal-usul ini bukan

*Ignasius S.S. Refo, MA., ibid, 93-94



LOGOS |84

dimengerti sebagai sumber asali dari penciptaan sebuah Rumah. Kata asal-
usul ini hendak menegaskan posisi Rumah mang ‘ohoi, dimana anak gadis
yang diberikannya menjadi sumber lahirnya kehidupan di dalam Rumah
yan'ur. Dengan begitu ungkapan asal-usul adalah sebuah ungkapan

hormat terhadap posisi mang ‘ohoi dalam relasi yan 'ur-mang ohoi.

Suatu alasan lain dari status lebih tinggi Rumah istri adalah posisi
Rumah mang ohoi sebagai representasi dari kategori orang-orang mati:
para duad-nit (Tuhan dan orang-orang mati), leluhur dari aliran darah
mereka. Yan ur tidak hanya menghormati sanak keluarga mereka yang
telah meninggal, tetapi juga orang-orang yang telah meninggal dari relasi-
relasi mereka. Di desa Lumefar, orang membawa persembahan-
persembahan yang diletakkan dalam Rumah mang ohoi. Ini tidak jarang
menggambarkan mang ‘ohoi sendiri dengan istilah duad-nit yang diberikan
pada relasi ini sendiri. Dalam konteks ini, orang Lumefar menjelaskan
bahwa saudara laki-laki dari ibu dilibatkan dalam banyak putusan sehari-
hari. Saudara ibu memainkan sebuah peran penting dalam perkawinan
sepupunya. Di waktu lampau, dalam perkawinan sepupu silang
matrilineal, ia harus memberikan putrinya bagi perkawinan kemenakan

laki-lakinya dan sebagai balasannya ia harus menerima harta kawin.®
Dalam sebuah contoh dari Tanimbar-Kei, Cécile Barraud menulis:

Peran partikuler dari saudara dari ibu ini dikenal dengan nama
tul den atau vav u, secara literer diterjemahkan mengatakan
jalan atau membawa di depan; (vav menggambarkan tindakan
untuk membawa di punggungnya, sebuah beban atau seorang
anak). Istilah-istilah ini menjelaskan secara jelas posisi
saudara ibu dan dari Rumahnya berhadapan dengan posisi dari
kemenakan kandungnya; sebagai pemberi istri-istri, ia adalah

®Ignasius S.S. Refo, MA., ibid, 95



LOGOS |85

untuk kepala, di depan, yang pertama dan utama dalam relasi.
Posisi ini adalah dapat dibandingkan dengan posisi-posisi
yang dipahami dir u ham wang bersama dengan para kapitan
ankod, sebagai para pemimpin untuk masyarakat (dir u,
berdiri di depan). Kesamaan posisi ini memungkin untuk
meletakkan secara pararel dua kebiasaan dari term yanan duan
(kemenakan laki-laki), diaplikasikan untuk satu sisi anak-anak
dari saudari-saudari, yang yang menjadi milik dari Rumah-
rumah yan’ur, di sisi lain warga desa di hadapan para
pemimpin mereka.’

2. Metamorfosa Relasi Yan’ur-Mangohoi

Dalam pandangan tradisional, relasi yan 'ur-mang’ohoi bersifat
menetap. Sesuai namanya, yan ur-mangohoi, relasi ini menggambarkan
pola relasi dua Rumah. Rumah mang’ohoi memberikan seorang anak
perempuan sebagai pasangan kawin bagi anak laki-laki dari Rumah
yan'ur. Dengan demikian setiap Rumah yang memberikan anak
perempuan kepada Rumah lain dalam konteks perkawinan disebut
mang’'ohoi dan setiap Rumah yang menerima anak perempuan dalam

konteks tersebut disebut yan ‘ur.

Rumah A Rumah B
Mang’ohoi Yan'ur

Gambar 2. Relasi searah mang’ohoi kepada yan’ur

Meskipun secara konseptual relasi yan ur-mang’ohoi menyatakan
hubungan dua Rumah, namun dalam realitasnya relasi yan ‘ur-mang’ohoi
secara dasariah menyiratkan tiga Rumah. Sebuah Rumah adalah yan ur

bagi Rumah lain yang adalah mang ‘ohoi-nya dalam relasi dua Rumah dan

"Cécile Barraud, Tanimbar-Evav: une societe de la Maisons Tournee vers le
large (Cambridge dan Paris: Cambridge University press dan Editions de la
Maison des Sciences de I’ Homme, 1979, 164-165.



LOGOS |86

dalam hubungan dengan Rumah lainnya lagi, Rumah tersebut adalah
mang 'ohoi. Pada gambar 3 di bawah ini Rumah A menjadi Rumah yan 'ur
dalam hubungan dengan Rumah B yang adalah mang ohoi-nya, namun
dalam hubungan dengan Rumah C, Rumah tersebut adalah mang ohoi.
Dengan demikian sebuah Rumah adalah yan’ur dan serentak adalah
mang ‘ohoi tergantung hubungannya dengan relasi yang dibangun dengan
Rumah-rumah lain. Hal ini tentu saja berhubungan dengan perkawinan
anak-anak dan kelanjutan keturunan sebuah Rumah. Setiap anak
perempuan membuat sebuah Rumah menjadi mang’'ohoi dan setiap anak
laki-laki membuat sebuah Rumah menjadi yan ‘ur. Jelasnya adalah sebuah
Rumah menyerahkan anak-anak perempuannya kepada Rumah lain dan
serentak mengambil anak-anak perempuan dari Rumah lainnya lagi

sebagai pasangan dari anak-anak laki-laki Rumah tersebut.

Rumah B Rumah A Rumah C
Mang ohoi Yan ur

/N ——FX

Gambar 3. Rumah yang di satu sisi adalah yan’ur dan di sisi lain adalah mang’ohoi

Namun dalam rentang waktu, pandangan tradisional ini mengalami
perubahan dan inilah yang dalam tulisan ini disebut sebagai metamorfosa.
Dalam kamus umum Bahasa Indonesia, metamorfosa adalah perubahan
atau peralihan bentuk atau susunan, misalnya dari dari kepompong
menjadi kupu-kupu. Dengan demikian yang hendak ditekankan di sini

adalah perubahan.

Perubahan pertama yang kira-kira menyolok adalah pertukaran

posisi dari Rumah-rumah dalam relasi yan ‘ur-mang’ohoi. EKspresi yang



LOGOS |87

umum digunakan adalah sar bib na’an kaan  (kambing memakan
plasentanya) atau sak il ni lamin mas (orang mengambil kembali
keranjang emas). Hal ini berarti bahwa Rumah yang berfungsi sebagai
mang ‘ohoi pada suatu masa tertentu berganti posisi menjadi Rumah yan'ur
dalam relasi dengan Rumah yang sama. Jika sebelumnya sebuah Rumah
berposisi sebagai pemberi istri-istri untuk sebuah Rumah lainnya, Kini
Rumah tersebut justru menerima istri-istri dari Rumah penerima istri. Jadi,
jika di atas telah dijelaskan bahwa relasi antara yan'ur dan mang'ohoi
hanya searah (lihat gambar 2), bahwa ada Rumah-rumah yang berfungsi
sebagai pemberi istri-istri dan rumah-rumah lain yang berfungsi sebagai
penerima istri-istri, maka kita dapat menemukan bahwa dalam prakteknya
kemudian ada suatu aturan yang lebih lunak, dimana posisi Rumah
penerima sekaligus adalah Rumah pemberi istri dalam hubungan dengan
Rumah lainnya. Kedua Rumah ini sekaligus saling memberi dan
menerima, meskipun beberapa orang mengatakan bahwa perubahan posisi
dari kelompok yan'ur ke mang’ohoi dan dari mang'ohoi ke yan ur ini

hanya akan terjadi terjadi setelah beberapa generasi.?

Rumah B Rumah A

/N~ /N

Gambar 4. Rumah A dan B serentak sebagai yan 'ur dan mang ‘ohoi

Perubahan posisi ini tentu saja menimbulkan kekaburan dalam hal
relasi antara dua Rumah, dimana kita tidak dapat serta-merta menyebut
sebuah Rumah adalah mang’ohoi bagi Rumah lain, yang adalah yan ‘ur-

nya atau sebaliknya. Dalam ritual-ritual adat, seperti kematian, kelahiran

®1gnasius S.S. Refo, MA., ibid, 88



LOGOS |88

dan pembuatan rumah baru, orang harus lebih saksama melihat relasi yang
mungkin dengan Rumah lain, apalagi, dalam ritual-ritual adat, seperti
ritual kematian, setiap Rumah yang hadir harus memainkan peran yang
spesifik atas Rumah lain. Orang perlu bertanya diri apakah Rumah ini

hadir sebagai yan 'ur atau sebagai mang’ohoi?

Perubahan lain yang lebih penting adalah kian terbukanya
kemungkinan bagi terciptanya relasi yan ‘ur-mang’ohoi yang baru. Anak-
anak muda memiliki kesempatan untuk memilih sendiri pasangan
hidupnya. Hal ini didukung oleh mobilitas masyarakat, yang jauh lebih
luas dan mudah, dibanding pada masa lalu. Banyak anak muda karena
alasan pendidikan dan pekerjaan meninggalkan desa mereka dan tinggal di
kota-kota, seperti Tual dan Langgur. Keadaan ini mengakibatkan setiap
anak muda menjalin hubungan dengan pasangan yang bukan berasal dari
Rumah yang secara tradisional ada dalam relasi yan ur-mang’ohoi. Pada
akhirnya, setiap Rumah terbuka untuk menciptakan sebuah relasi baru

yan'ur-mang'ohoi dengan Rumah-rumah lain.

Kenyataan ini menimbulkan perubahan struktur dasar dari
perkawinan tradisional. Hal ini telah saya jelaskan dalam buku saya
Relasi-relasi Seputar Kematian di Sebuah Desa di Kepulauan Kei dalam

hubungan dengan perkawinan sepupu silang dari pihak ibu.

Mang ohoi Yap 'ur
Generasi 1 O=—— -

Generasi 2 é

O =
~

Gambar 5. Perkawinan yan ‘ur- mang ‘ohoi



LOGOS |89

Pada gambar 5 kita dapat melihat pola perkawinan yan ur-
mang'ohoi tradisional. Di sini Rumah mang’ohoi memberikan anak
perempuannya dalam sebuah perkawinan dengan Rumah yan ur,
sebagaimana tampak dalam lingkaran. Atas cara ini anak perempuan
mang 'ohoi telah menjadi bagian dari Rumah yan 'ur. Dua anak yang lahir
dalam perkawinan ini (A dan B) akan kembali menikah dengan dalam
pola relasi yan ur-mang ohoi. Anak laki-laki (A) akan menikah dengan
anak perempuan dari saudara ibunya (pamannya). Dengan cara ini posisi
Rumah dari anak laki-laki (A) tersebut tetap sebagai yan’ur dalam
hubungan dengan Rumah saudara ibunya, yang adalah Rumah mang ‘ohoi-
nya. Sedangkan anak perempuan (B) akan dinikahi oleh anak laki-laki dari
saudari dari ayahnya. Dengan demikian Rumah dari anak perempuan (B)
tersebut tetap menjadi mang ‘ohoi atas Rumah suami dari saudari ayah.
Dengan cara ini hubungan yan 'ur-mang’ohoi berlanjut dari generasi ke
generasi dalam lingkup terbatas dan ekslusif. Rumah yan 'ur adalah tetap

Rumah yan 'ur dan Rumah mang 'ohoi adalah tetap Rumah mang 'ohoi.

Dengan demikian terbukanya kemungkinan untuk sebuah
pernikahan di luar relasi yan 'ur-mang’ohoi asali, maka tercipta pula
hubungan yan 'ur-mang’ohoi yang baru. Hal ini membuka ruang bagi
terciptanya relasi-relasi baru. Dengan demikian sebuah Rumah dapat
dengan cepat terhubung dengan banyak sekali Rumah-rumah lain. Dalam
situasi seperti ini, bila sebuah perkawinan terjadi relasi yan ‘ur-mang ohoi,
secara praktis akan ada empat Rumah yang berpartisipasi dalam relasi

tersebut.



LOGOS |90

Maison A B C D

& 5 A 5 A

Yan'ur Mang'ohoi

Gambar 6. Perkawinan yang menghubungkan empat Rumah

Atas gambar 6 di atas, dalam relasi yan 'ur-mang’ohoi tradisional,
pemuda dari Rumah A (yan'ur) wajib mengambil istrinya dari anak
perempuan saudara ibunya yakni Rumah B (mang ohoi), tetapi yang
terjadi kini anak laki-laki tersebut mengawini gadis dari Rumah C
(mang ohoi), yang adalah yan 'ur dari Rumah D. Bentuk dasar perkawinan
seperti ini memperlihatkan kerumitan dalam relasi yan ur-mang ohoi.
Dalam perspektif teori kekerabatan Claude Lévi-Strauss, kita dapat
berkesimpulan bahwa perkawinan masyarakat Kei telah beralih dari
struktur dasariah ke struktur kompleks, dimana tidak ada lagi aturan-
aturan yang tegas, yang menentukan dengan gadis atau wanita mana di
luar kerabatnya sendiri yang boleh dijadikan istri. Artinya bahwa seorang

pemuda bebas memilih dengan gadis mana saja untuk dijadikan istri.’

Pertanyaan yang dapat kita ajukan di sini adalah apakah dengan

perubahan pola perkawinan masyarakat Kei relasi yan ur-mang’ohoi

®Claude Lévi-Strauss, Les structure élémentaires de la parenté (Berlin dan
New York : Mouton de Gruyter, 1949), x. Ignasius S.S. Refo, ”Perkawinan
tradisional masyarakat Kei dalam perspektif teori kekerabatan Claude Levi-
Strauss” dalam Logos, Vol. 5 No. 2 desember 2013, 43.



LOGOS |91

masih tetap relevan? Sejauh ini masyarakat Kei menerima dan
mempraktekkan perubahan dalam relasi perkawinan mereka. Istilah
yan 'ur-mang 'ohoi pun masih tetap digunakan. Itu artinya masyarakat Kei
masih menganggap bahwa relasi ini relevan. Namun, masyarakat Kei pun
harus menyadari perubahan yang terjadi dari pola relasi tersbut. Lebih dari
itu, setiap perubahan mengandung konsekwensi. Karena itu pada bagian
akhir tulisan ini akan coba dijelaskan konsekwensi perubahan ini bagi

masyarakat Kei dewasa ini.
Penutup: Konsekuensi Praktis

Jika dalam relasi tradisional, relasi yan 'ur-mang ohoi bersifat tetap
dan ekslusif, hal ini tentu saja berhubungan dengan beberapa alasan.
Relasi ini menghindarkan anak-anak lelaki dan perempuan untuk menikah
pada hirarki sosial masyarakat yang berbeda. Relasi ini juga
memungkinkan sebuah aturan yang lebih lunak dalam soal mas kawin.
Relasi ini juga membatasi Rumah-rumah untuk tidak terbebani secara

ekonomis dalam konteks pertukaran objek-objek dalam ritual adat.

Alasan ketiga ini kiranya dapat dijelaskan sebagai berikut.
Masyarakat Kei sejak semula ada dalam sirkulasi memberi dan menerima.
Semua Rumah, yang secara khusus menciptakan relasi formal dengan
Rumah lain, seperti relasi yan 'ur-mang ohoi, terlibat dalam sirkulasi ini,
secara istimewa dalam ritual kelahiran, pembuatan rumah baru dan
kematian. Artinya bahwa setiap Rumah wajib untuk memberikan objek-
objek tertentu pada sebuah ritual adat dan Rumah yang menerima wajib

pula membalasnya dengan objek-objek yang telah disepakati secara adat.*

Ylgnasius S. S. Refo MA., “Manusia Kei : relasi-relasi seputar kematian”
dalam Logos Vol. 111, No. 2 Desember 2012, 76.



LOGOS |92

Misalnya dalam ritual nit vokan (bagian dari orang-orang mati) pada saat
kematian, Rumah yan’ur yang berduka harus memberikan 1 meriam
(lela), 1 gong, 2 mas (gelang) dan uang kepada Rumah mang ohoi-nya,
yang pada saat kematian telah datang dan memberikan baju untuk

membungkus jenazah, piring dan bahan makanan.

Jika dalam relasi tradisional yan ur-mang’ohoi hubungan antar
Rumah dibatasi secara ekslusif pada Rumah-rumah tertentu saja, maka ini
dapat meringankan beban adat, dimana sebuah Rumah hanya memberikan
kompensasi adat pada Rumah-rumah tertentu saja. Namun dengan kian
terciptanya relasi-relasi baru, sebuah Rumah akan semakin terbebani
untuk memberikan kompensasi adat kepada lebih banyak Rumah baru.
Tidak heran, kini kita dapat lebih sering mendengar keluhan tentang beban
adat lebih dari masa-masa sebelumnya. Hal ini belum termasuk pemberian
yealim (yean, kaki dan liman, tangan), yang berarti pemberian dan
kontribusi, sebagai bentuk partisipasi sebuah Rumah pada saat kematian,

kelahiran, dan lain-lain.

Dengan demikian perubahan dalam praktek relasi yan ur-
mang ohoi tidak berjalan sejajar dengan pemberian kompensasi adat.
Artinya, orang masih menerapkan kompensasi adat tradisional pada relasi
yan 'ur-mang ‘ohoi yang telah berubah. Jika hal ini terus terjadi, maka kita
akan terus mendengar keluhan masyarakat Kei tentang beban adat, yang

secara ekonomis memberatkan.



LOGOS |93

DAFTAR KEPUSTAKAAN

Barraud, Cécile. "De la résistence des mots. Propriété, possession, autorité
dans des sociétés de [I'Indo-Pacifique”, dalam La
Cohérence des sociétés Melanges en hommage a Daniel de
Coppet. Paris : Editions de la Maison des Sciences de I'Homme,
2010.

. "Etre en relation. A propos des corps a Tanimbar-Evav (Kei,
Indonésie de l'est)”, dalam Pannoff, M., (eds) La production du
corps. Paris: Editions des Archives Contemporaines, 1998.

. "Kei Society and the Person. An approch through Childbirth
and Funerary", dalam Ethnos 55: 3-4, 1990.
. "Le bateau dans la société ou la société en bateau? Image et

réalité du voilier pour la société de Tanimbar-Evav (Kei, Indonésie
de I'Est" dalam Anthropologie Maritime, cahier no. 5, 1995.

. Tanimbar-Evav Une Société de Maisons Tournée vers le large.
Cambridge et Paris: Cambridge University Press dan Editions de la

Maison des Sciences de I'Homme, 1979.

Lévi-Strauss, Claude. Les structure élémentaires de la parente, Berlin dan
New York : Mouton de Gruyter, 1949.

Refo, Ignasius S.S., MA., ”Perkawinan tradisional masyarakat Kei dalam
perspektif teori kekerabatan Claude Levi-Strauss” dalam Logos,
Vol. 5 No. 2 Desember 2013.

. “Manusia Kei: relasi-relasi seputar kematian” dalam Logos, Vol.
[11, No. 2 Desember 2012.

. Relasi-relasi seputar kematian di sebuah desa di kepulauan Kei,
Salatiga: Widya Sari, 2014.



